
رابط المادة على منصة باحث
سلسلة دروس شرح جزء عم

الدرس الثامن من تفسير جزء عم - لفضيلة الشيخ سالم القحطاني
سدده الله

سالم القحطاني

بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله رب العالمين. وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى اله وصحبه اجمعين اما بعد فقد آآ توقفنا
عند قول الله عز وجل وفتحت السماء فكانت - 00:00:00

وقبل ان نبدأ في تفسير هذه الاية احب ان انبه على تنبيه يتعلق بالفعل الماضي نفخا فانا نطقت بهذه الكلمة امس على انها من باب
فتحها. وكما يقال فتح يفتح فيقال - 00:00:20

ينفخ. هكذا نطقت بها. والسبب في ذلك اني اه مشيت على القياس يعني على القاعدة وهذا وهذا القياس هو ما يذكره الصرفيون انهم
يقولون الفعل اذا كان وسطه حرف حلق او لام - 00:00:40

هو حرف حلق وسطه عينه يعني وسطه ولامه يعني الحرف الاخير. اذا كان من حروف الحلق فانه يفتح بالمضارع في الحلق هي
الهمزة والهاء والعين والغين والحاء والخاء. هذي الحروف الستة حروف الغار. حروف الحلق. اذا جاءت في الوسط مثل - 00:01:00

سأل او في الاخير مثل فتحه فهذا مضارعه يكون مفتوح الوسط تقول سأل يسأل ذهب يذهب فزح يفتح نفخ ينفخ كان هذه القاعدة
لكن لما رجعت الى كتب الصرفيين وجدت - 00:01:20

انهم يقولون الا يعني هناك استثناءات. والمعروفة في الكتب الصرفية منها اذا كانت الكلمة مشهورة عند العرب قالوا مثل نفخه ينفخ.
ونبهني على هذا الدكتور الفاضل. اه جزاه الله خيرا. اه هو الذي - 00:01:40

عن هذا عباد الدرس انه لما ناقشني فيها فترددت. فلما رجعت الى كتب المعاجم وجدتهم كلهم يقولون هو بالضم نفخ ينفخ.
فاستغربت من ذلك لانه حلقي اللام. يعني واخره حرف حلق وهو الخاء الخاء من حرف الحلق. فلما رجعت للكتب الصرفيين -

00:02:00
تبين ان هذا مما يعني استثني مما استثني. اشار لهذا بن مالك رحمه الله في قوله في اللامية في غير هذا لدى الحلقي فتح نشئ

بالاتفاق كآت صيغم سأل. تقول سأل يسأل - 00:02:20
ان لم يضاعف ولم يشهر بكثرة نو ضم كيبغي وما صرفت من دخل تقول بغى مضارعه يبغي هذا مستثنى مكسور. دخل تقول يدخل

هذا مستثنى نفخه ينفخ الظم. وهذي لغة القرآن اني اخلق لكم من الطين كهيئة الطير - 00:02:40
فانفخوا. هذي فائدة يعني متعلقة بهذي الكلمة. نبدأ الان عند قول الله عز وجل وان شاء الله نحاول في هذه الجلسة ان نختم الكلام

على اهوال اه يوم القيامة وما يتعلق بعذاب النار - 00:03:10
وغدا نبدأ ان قول الله عز وجل ان للمتقين مفازا باذن الله. باختصار شديد قال الله عز وجل فتحت السماء فكانت ابوابا. وفتحت

السماء فكانت ابوابا. الواو هذه يحتمل ان تكون واو الحال. فيسقط - 00:03:30
المعنى يوم ينفخ في الصور فتأتون افواجا والحال ان السماء قد فتحت ماذا نستفيد من هذا؟ ان النفخ في الصور يكون قبل فتح

الابواب قبل فتح السماء ام بعد؟ يعني هو ينفخ - 00:03:50
ثم يأتون ثم تفتح السماء. اذا قلنا ان هذه الواو هي واو الحال يعني هي جملة حالية فيصبح المعنى يوم ينفخ في الصور فتأتون

افواجا ويكون في هذه الحال معه او يعني بعده قد فتح - 00:04:10

https://baheth.ieasybooks.com/media/353232
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117751
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117752
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117753
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117754
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117755
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117756
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117757
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117758
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117759
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117760
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117761
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117762
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117763


السماء. فتكون جملة حالية. فمعنى هذا ان النفخ قد حصل قبل ان تفتح السماء. وهذا صحيح. لان النفخ مؤذن ومشعر بتغير نظام
العالم. هذا النفخ اعلام واشعار بان النظام العالمي سيتغير الان - 00:04:30

لذلك يبعث من في القبور هذا شيء مخالف للسنن الكونية. ولذلك يأتون الناس افواجا وبعد ذلك اه تفتح السماء وفتح السماء هو
تشققها. يوم تشقق السماء بالغمام. فالسماء حين تتشقق - 00:04:50

الله عز وجل مدح السماء في ايات كثيرة. فقال عنها اه فارجع البصر هل ترى من فطور؟ يعني اذا السماء لا ترى فيها فطورا لا ترى
فيها تشققات. مستقيمة صافية. وهذا ذكر في اكثر من اية. فهنا يقول ان - 00:05:10

في يوم القيامة هذه السماء العظيمة الجميلة الصافية السميكة. كما قال في في اية سابقة قال ماذا وبنينا فوقكم سبعا شدادا. جمع
شديد. جمع شديد. فهذه السماء الشديدة العظيمة تبدأ الان بماذا - 00:05:30

تشقق وبالفتح فهذا يدل على تغير نظام العالم. فيبدأ النظام الكوني الان يتغير فقال وفتحت السماء فكانت ابوابا. وفتحت هذا كما
قلنا في قول الله عز وجل ينفخ. اللهم انا ينفخ هذا فعل مضارع. وفتحت فعل ماض لكن كلاهما - 00:05:50

فعل فعل مغير الصيغة. يعني الذي نسميه نحن بعبارة اخرى فعل مبني للمجهول. بمعنى الفاتح لم يذكر من الذي يفتح السماء؟ لم
يذكر. والجواب كما قلنا في قول الله عز وجل - 00:06:20

يوم ينفخ. قلنا في يوم ينفخ لم يذكر الفاعل. كان اصلا ان يقال يوم ينفخ اسرافيل في الصور وهنا كان يعني لو قيل لو ذكر الفاعل
فيقال يوم يفتح الله السماء مثلا. لكن لم يذكر الفاعل لاغراض - 00:06:40

منها لان كون السماء فقط تفتح بغض النظر عمن فتحها لا شك ان هذا حدث ماذا؟ عظيم ينبغي ان ان يتأمل فيه. فكانت نعم وفتحت
السماء. ثم هنا لطيفة اخرى - 00:07:00

وهو ان فتح فعل ماضي. وهل السماء فتحت ام ستفتح؟ ستفتح. صح؟ هي الان لم تفتح. اذا كيف يعبر القرآن ويقول فتحت كيف
يقول عن شيء لم يقع بانه وقع؟ لان الفعل الماضي يدل على شيء قد وقع وانقضى وانتهى. صح - 00:07:20

قام زيد الا الا اذا كان القيام قد وقع وحصل فعلا. قد حصل قبل قبل ان اتكلم انا. هذا فعل ماضي. ففتح فعل ماضي فكيف يعبر القرآن
عن شيء بصيغة الفعل الماضي وهو لم يقع الى الان وانما سيقع يوم القيامة. احسنت. هذا يقول العلماء - 00:07:40

من باب التوكيد كيف؟ ان من شدة تحقق وتيقن وقوع هذا الشيء عبر عنه بصيغة الماضي كأنه قد وقع وانتهى كأن هذا الشيء واقع لا
محالة. نعم. احسنت. كقول الله عز وجل اتى امر الله فلا تستعجلوا - 00:08:00

هو لو كان اتى كيف يقول لهم فلا تستعجلوه. واضح؟ يعني يعني انت تقول الشخص لا تستعجل الا اذا كان هذا الشيء لم يأتي الى
الان. واضح؟ هذا كله من بلاغة العرب ومن بلاغة القرآن يعني. انهم - 00:08:20

عن الشي بالفعل الماظي وهو لم يقع دلالة واشارة الى ان هذا الامر متيقن وقوع ومتحقق الوقوع. فاصبح عبر عنه بالفعل الماضي
كأنه واقع مماثل امامك. كأنه وقع وقع وانتهى يعني فتح وانتهى. هذا في الماضي - 00:08:40

وفتحت السماء فماذا حصل حين فتحت السماء؟ فكانت ابوابا. والفاء هذه تسمى فاء فالتفريع يعني ما الذي تفرع على فتح السماء؟
ما النتيجة على على فتح السماء. تفرع عن ذلك بان صارت ابوابا. وكان هنا بمعنى صار. صار هنا كان - 00:09:00

هنا بمعنى صار قال الله عز وجل فاذا انشقت السماء سورة الرحمن فكانت وردة كالدهان. فكانت يعني فصارت. وكان ومعها ثلاثة من
اخواتها تستعمل بمعنى صار. اذا هنا قوله تعالى فكانت ابوابه اي فصارت السماء ابوابا - 00:09:30

والابواب جمع باب. والباب في الاصل هو الفرجة التي يدخل منها بالشيء قد يكون في السور وقد يكون في البيت وقد يكون في
الخيمة هذا كله يقال له ابواب. وظاهر الاية والعلم عند الله انها ابواب حقيقية يعني ليس هو امر مجازي - 00:10:00

وانما هي ابواب حقيقية الله اعلم يعني بتفاصيلها لكن الله عز اخبرنا هكذا بان السماء تتشاقق لان بعض المفسرين يقول هو باب
التشبيه فيقول ان السماء تتشقق لنزول الملائكة طبعا قد يقول قائل لماذا تفتح السماء؟ تفتح لنزول الملائكة لانها ستشهد الفصل -

00:10:20

https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117764
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117765
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117766
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117767
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117768
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117769
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117770
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117771
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117772
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117773
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117774
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117775
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117776
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117777
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117778
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117779
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117780


وتشهد الحكم الالهي. ففتحت السماء لنزول الملائكة. وهذا الفتح وهذا التشقق يشبه الابواب. هكذا بعض المفسرين يقول ولكن يعني لا
مانع من ان نقول انه الاية على ظاهرها وان الفتح هذا هو فتح ابواب فعلا. فتكون السماء فيها ابواب وتفتح - 00:10:40

والعلم عند الله ثم قال الله عز وجل وسيرت الجبال فكانت سرابا وسيرت الجبال فكانت سراب ايضا من الاحداث التي تحصل في
ذلك اليوم العظيم وهو يوم الفصل ويوم القيامة ان الجبال تسير. سيرت الجبال - 00:11:10

سيرت الجبال اي جعلت تسير. سيرت الشيء اي جعلته يسير يسير بالصين يعني والسير هو المشي. هو معروف. فالمعنى ان الله عز
وجل جعل الجبال تسير وليس معناها انها يعني تمشي لا وانما السير هنا بمعنى النقل. يعني ان هذه الجبال تقلع - 00:11:30

وتسير وتحول من مكانها. وسيرت الجبال وهذي الجبال العظيمة التي نراها تبقى في مكانها وانما تسير. يقال سيرت الشيء اي جعلته
يسير. جعلته سائرا. لان نعم. نعم التي قبل قليل قال عنها انها كانت اوتادا هذي جعلها تسير. وكما قلنا في نفخ - 00:12:00

ينفخ وكما قلنا في فتحت كذلك نقول في سير فهذه سير مبني للمجهول كما يقولون والاحسن ان نقول مغير الصيغة يعني لم يذكر
الفاعل. ولو ذكرنا الفاعل سنقول ماذا؟ سير الله ماذا؟ الجبال. هذي اصل - 00:12:30

ثم غيرت الصيغة فصارت سيرت الجبال. لذلك في الاعراب نقول سير فعل ماضي من غير صيغة والتاء للتأنيث. والجبال نائب فاعل
مرفوع طيب اذا هذه الجبال آآ سيرت يعني نقلت وقلعت وحولت من مكانها كما قلنا هذا كله بيان - 00:12:50

تحول العالم وفنائه فكانت يعني فترتب على هذا التسيير فتفرع عن هذا التسيير بان وتحولت هذه الجبال الى ماذا؟ الى سراب. هذه
الجبال العظيمة اصبحت سرابا. يعني والسراب ما هو؟ لا شيء - 00:13:10

السراب لا شيء. يعني كما الله عز وجل تكلم عن السراب في اية اخرى يحسبه آآ الظمآن والذين كفروا اعمالهم كسراب بقيعة يحسبه
الظمآن ماء. حتى اذا جاءه لم يجده شيئا - 00:13:30

اذا الشراب ليس بشيء. ووجد الله عنده ويعني هم اه الان طبعا يعني في العلم الحديث اه آآ يذكرون انه عبارة عن تجمع ابخرة ونحو
ذلك. آآ ويذكرونه اصحاب التفسير المعاصر - 00:13:50

وهي حالة يعني تصيب الارظ. اه من يراه يظن انه ماء فاذا اقترب لا يجد شيئا. وهذا هكذا يصبح حال هذه الجبال انها يعني تصبح لا
شيء كأنها غير موجودة. سبحان الله - 00:14:10

قال اي صار في السماء فروج على هيئة الابواب حتى ان الناظر اليها يراها ابوابا مفتحة. وقال تعالى وسيرت الجبال فكانت ان يجعل
الله هذه الجبال الاوتاد للارض تسير حتى تصل الى مرحلة الهباء الذي يتطاير فيحسبه الرائي جبلا. واذا هو كالسراب الذي -

00:14:30
الرائي على انه ماء وهو ليس كذلك. قال تعالى ان جهنم كانت مرصادا. ان جهنم كانت مرصاد آآ ان هنا ذكرنا ان انا تأتي للتوكيد. ولكن

ايضا امس انه لا يؤكد الا لغرض. كالانكار كالرد على المنكر والرد على المشكك والرد على المكذب - 00:14:50
وهنا هؤلاء يكذبون بالبعث ويكذبون آآ انهم سيدخلون جهنم ونحو ذلك ويكذبون بما اخبر به النبي صلى الله عليه وسلم. لذلك ناسب

ان يستعمل له ان. لانه فيه رد على هؤلاء المنكرين - 00:15:20
للعذاب. وهم كفار قريش. ان جهنم كانت مرصادا. جهنم هي والعياذ بالله اسم للدار التي يعذب الله عز وجل بها من يشاء من خلقه

ممن استحق العقوبة. من الكفار او من من عقوق - 00:15:40
المؤمنين من اصحاب الكبائر ونحوهم. وجهنم فيما يراه كثير من العلماء انه ليس لفظ عربي. ليس عربيا وانما هو آآ لفظ عبراني. وهو

معرب من الالفاظ المعربة يعني اخذ من من اللغات الاخرى قيل من العبرانية وقيل من لغات سامية اخرى فنقل - 00:16:00
من اللغة العربية وعرب يعني صار الان صار يستعمل في الكلام العربي. تستعمله العرب في لسانها. وهذا كثير جدا القرآن اشتمل على

الفاظ كثيرة معربة. يعني اصولها ليست عربية. اه - 00:16:30
كما قالوا مثلا في طه طه قالوا هو معناه يا انسان بلغة الحبشة طيب وهكذا له يعني امثلة كثيرة في القرآن الكريم هذا لا يخرج القرآن

عن كونه عربيا. لا يخرج القرآن عن كونه عربيا. الا ترى ان الشاعر العربي قد ينظم قصيدة طويلة - 00:16:50

https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117781
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117782
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117783
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117784
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117785
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117786
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117787
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117788
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117789
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117790
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117791
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117792
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117793
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117794
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117795
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117796
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117797


من اربعين بيتا او ستين بيتا وقد تشتمل هذه القصيدة على كلمة او كلمتين من اللغات الاخرى هل تقول عن هذه القصيدة انها عربية
او تقول تقول عربية فالقرآن حين قال عن القرآن بلسان عربي مبين هذا كلام دقيق صحيح فوجود بعض - 00:17:20

الالفاظ لا يظر. لا يظر. على كل حال ان جهنم كانت كانت هي اي جهنم اه مرصاد مرصاد مفعال وهو موضع الرصد والرفض والترقب
فكانه والعياذ بالله الملائكة الموكلون بالتعذيب في النار يترقبون الطغاة الذين يأتون. ان جهنم كانت للطاغين مآبا - 00:17:40
فجهنم والعياذ بالله هي مرصاد. بمعنى انها مكان يترصد فيه ملائكة العذاب من يأتيهم من الطغاة وقيل غير ذلك يعني انا يعني

اختصر اي ان نار جهنم كانت ذات ارتقاب ترقب من يجتازها وترصدهم. قال تعالى للطاغين ما ابى. للطاغين ما ابى - 00:18:10
للطاغين جار مجرور. والجار مجرور لا بد ان يتعلق بفعل او ما يشبه الفعل. فبماذا متعلق للطاغين حتى نفهم الاية اذا قلت للطاغين لم

افهم شيئا. اذا قلت للطاغين وسكت لا افهم. مثل عندما تقول لي في الدار - 00:18:40
وتسكت. فانا لا افهم ما معنى هذا الكلام؟ لابد ان تبين لي في الدار متعلق بماذا؟ فحينما تقول لي زيد في الدار وتقول لي في الدار

متعلق بزيد يتضح. ضرب في الدار تقول في الدار متعلق بضرب يصح. لكن في الدار هكذا فقط - 00:19:00
فقط لا لا يفهم حتى يبين متعلق بماذا. للطاغين متعلق بماذا؟ هم احسنت هذا احد التوجيهات من الاقوال التي قيلت ان قول الله عز

وجل للطاغين متعلق بالاية التي قبلها - 00:19:20
ما الآية التي ما الكلمة التي قبلها؟ مرصادا. اذا اقرأ مرصادا مع لطاغين مرصادا للطاغين. وبهذا تفهم الاية. واضح؟ فيصبح المعنى ان

جهنم مرصادا للطاغين مشوارها ان جهنم مرصادا لطاغين اي ان جهنم ترصد الطغاة وتترقبهم وتنتظرهم - 00:19:40
اذا يعني اذا رموا فيها والعياذ بالله لتعذبهم. والطاغين جمع طاغ. والطاغي اثم فاعل من طغى طغى يطغى فهو طاغ مثل قضى

يقضي فهو قاض. والطاغي هو من تجاوز حده - 00:20:10
والطغيان هو مجاوزة الحد. قال تعالى انا لما طغى الماء في الجارية طغى الماء يعني زاد عن عن حده. فالطغيان هو مجاوزة الحد.

فيقال لشخص طاغي واذا بولغ فيه قيل طاغية ويبالغ فيه ايضا فيقال طاغوت. فمن يكفر بالطاغوت - 00:20:30
هذه الالفاظ كلها طاغوت وطاغية وطاغ كلها مشتقة من الطغيان. وهؤلاء المشركون من الطاغين الذين تكلموا تتكلم الصورة عنهم.

فهؤلاء الذين انكروا البعث واختلفوا فيه وكذبوا النبي صلى الله عليه وسلم - 00:21:00
فهم طغى لانهم مشركون والشرك والمشرك متجاوز لحده. والطغاة انواع كثيرون. تكلمنا عنهم في في شرح اه الاصول الثلاثة.

للطاغينة ما ابى. المآب هو المرجع. ويطلق الاوب على المسكن والمستقر الذي يستقر فيه الانسان. فجهنم والعياذ - 00:21:20
لا هي مآب. بمعنى هي مستقر ومسكن يثبت فيه ويستقر فيه الطغاة والعياذ بالله. واعراب مآذن اختلف فيه قيل هو خبر اخر خبر

ثاني لكانة وقيل غير ذلك. طيب للطاغية - 00:21:50
حينما ابا اي ان جهنم للذين تجاوزوا الحد في العصيان حتى بلغوا الكفر مرجع ومصير يصيرون اليه ويستقرون فيه. قال الله تعالى ما

زال الكلام عن هؤلاء الطاغين لابثين فيها احقابا. قبل ان انتقل الى هذه الاية ذكر بعض المفسرين ان - 00:22:20
ان هذا العذاب الذي توعد به الطغاة ليس خاصا بالمشركين والكفار. بل من شابه هؤلاء المشركين في طغيانهم فله نصيب والعياذ بالله

من هذا العذاب ولو كان مسلما. ولو كان مسلما الا ان المسلم لا يخلد. الموحد لا يخلد في النار. لكن - 00:22:40
اذا كان هناك مسلم طاغية وتجاوز حده في الفسوق والعصيان والكبر والغرور. وشابه المشركين في هذه الخصلة فانه له نصيب من

العذاب بقدر طغيانه. قال تعالى الآبثين فيها احقابا. هؤلاء الطاغين هؤلاء الذين - 00:23:00
عنهم طاغين. هؤلاء لابثين ولابثين حال. اعرابه حال منصوب. ولا تنصب به الياء. لانه جمع مذكر سالم لعبتين جمعوا لابس. واللابس

هو الماكث. وبينهما تشابه كبير في الالفاظ. لا بث - 00:23:20
اه يعني فيهما تشابه في النطق وفي المعنى. فهؤلاء لابثين فيها يعني ماكثين فيها لا يخرجون منها والعياذ بالله. فيها اي في النار.

احقابا الاحقاب جمع حقب. حقب بضم الحاء والقاف. والحقب عند العرب المدة - 00:23:40
زمنية الطويلة عند العرب احيانا او هو يعني في كثير من الاستعمالات يطلق الحقب على المدة الزمنية المحددة ليست على المدة

https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117798
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117799
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117800
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117801
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117802
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117803
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117804
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117805
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117806
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117807
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117808
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117809
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117810
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117811
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117812
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117813
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117814


الزمنية المفتوحة. بعضهم يحددها بثمانين سنة. يقول هذه حقبة - 00:24:10
حقبة من التاريخ مثلا مر بمسلمين حقبة من من الحقب الحقبة او الحقب هذي مدة زمنية في اللغة العربية تأتي محددة. فيحددها

بعض اللغويين بثمانين سنة ونحو ذلك ويلزم من هذا ان ان يكون اهل النار حين يدخلونها انهم - 00:24:40
يمكثون فيها احقابا فقط. وليسوا ابد الابدين. لان نحن قلنا الاحقاب مدة زمنية محدودة منقطعة وبهذا بهذه الاية استدل من استدل

من السلف بان النار نار المشركين تفنى وهذا قول عند عند السلف. حكاه ابن القيم وابن تيمية وغيره. الانان المشركين تستمر الله اعلم
00:25:10 -

فترة زمنية طويلة. ولكن بعد ذلك تنتهي وتفنى. هذا قول قيل به عن السلف. ولكن جماهير العلماء جماهير السلف وجماهير المفسرين
وجماهير اهل السنة. كلهم على اننا النار لا تفنى. نار المشركين - 00:25:40

لا تفنى وان هذه الاية نفسرها بالايات الاخرى نجمع الايات. فالايات الاخرى تخبر اخبر الله عز وجل عن اهل النار بانهم خالدين فيها
ابدا. كما في سورة الاحزاب وآآ وفي سورة النساء - 00:26:00

وفي سورة الجن. اذا هناك ثلاث مواضع تقريبا في القرآن اخبر الله عز وجل فيها على اهل النار بانهم خالدين في واهل السنة يجمعون
بين النصوص لا يأخذون بنص ويتركون اخر حين نجمع بين النصوص نتوصل الى النتيجة ان هذه الاية وهي لابثين في - 00:26:20

احقابا ان المقصود به مدة زمنية طويلة بدليل الايات الاخرى. التي تخبر ان اهل النار مؤبدين فيها. وبدليل ايضا انه قال اه في الاية
التي بعدها بقليل فذوقوا فلن نزيدكم الا الا عذابا - 00:26:40

فهؤلاء يعني والعياذ بالله اه لو قيل ان النار تفنى فمعناه ان هناك نهاية لهذه الزيادة. على كل حال هذه مسألة يعني عقدية البحث عنها
والكلام عنها طويل جدا. ابن القيم تكلم عنها في حادث الارواح بكلام طويل. وتكلم عنها في شفاء العليل وفي غيره من الكتب -

00:27:00
طويلة جدا. هذا باختصار شديد. نذكره يعني في هذا الموضع. قال هنا اي ان هؤلاء الطاغين ماكثون اي ان هؤلاء الطاغين ماكثون

مقيمون في النار ازمانا طويلة تلو ازمان لا انقطاع لها - 00:27:20
ثم قال الله عز وجل نعم ثم قال الله عز وجل لبثين فيها احقابا لا يذوقون فيها بردا ولا شرابا. لا يذوقون والكلام باسلوب الغائب عن

هؤلاء المشركين لا يذوقون هم وهم المشركون والواو الجماعة هنا تعود على المشركين الذي تتحدث الصورة عنهم من اولها -
00:27:40

الى هذا الموضع الذي نحن فيه. والذوق الذوق هو ادراك المطعوم او المشروب. هذا هو الذوق في الاصل الذوق يستعمل في ادراك
المطعوم او المشروب. صح؟ اذا هو يستعمل كلمة الذوق تستعمل في ادراك الاشياء المحسوسة - 00:28:10

ليست في المعنويات صح؟ يعني الاصل ان حين اقول لك مثلا لفلان ذق العز او ذق الكرم هل هل العز يباق؟ العز يذاق له طعم؟ اقول
لك مثلا ذق حلاوة القرآن هل القرآن له طعم؟ حسي حسي - 00:28:30

هو هو له طعم ماذا؟ معنوي صح؟ اذا الذوق في الاصل يطلق على الامور المحسوسة. اقول لك ذوقوا الطعام ذوقوا الخبز ذوقوا
العصير ذقوا الشاي هذي في الامور المحسوسة. هذا هو الاصل وهذا هو الاسلوب الحقيقي. وهناك اسلوب مجازي ليس هو الحقيقة

يسمى بالمجاز - 00:28:50
وهو ان تستعمل الذوق في امور اصلا هي ليست بالمطعومات ولا بالمشروبات ان تقول مثلا لرجل ذق. ذق عز الايمان. ذق حلاوة

الايمان. ذق آآ طعم القرآن. هذي امور معنوية ليس لها طعم حقيقي. كقوله تعالى آآ نعم ذق هذا عذاب - 00:29:10
هذا صحيح. لكن هناك ليذوق وبال امره. ليذوق وبال امره. وبال امر لا يذاق ليس له طعم حقيقي. ليس له طعم وانما هو في الامور

المعنوية. طيب. واما ذق انك انت العزيز الكريم هذا - 00:29:40
باب التحكم من باب التحكم والسخرية به. يعني ذوق هذا العذاب. هنا في هذا الموضع الذي نحن فيه حتى ما نتشعب. واستعمل

شوق في في المعنيين. استعمل في الذوق الحقيقي والذوق المجازي. كيف؟ لانه قال لا يذوقون فيها - 00:30:00

https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117815
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117816
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117817
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117818
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117819
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117820
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117821
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117822
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117823
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117824
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117825
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117826
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117827
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117828
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117829
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117830


بردا ولا شرابا. البرد هو البرد المعروف عكس الحر. البرد ضد معروف والشراب معروف ايضا وهو اثم لما يشرب والمقصود به الماء
الذي يزيل العطش ليس المقصود به مطلق الشراب؟ لا المقصود به هنا الماء الذي يزيل العطش. طيب؟ فهنا - 00:30:20

اه تفريط الذوق على البرد هذا حقيقي ام مجازي؟ البرد البرد يذاق له طعم لا البرد البرد ها؟ طيب اذا هو ماذا؟ ذوقه ماذا؟ ها هنتكلم
عن حاسة الذوق. الانسان عنده اكثر من حاسة. نتكلم عن حاسة الذوق. هل البرد يذاق؟ هل له طعم؟ مر او حلو - 00:30:50

لا اذا هو ذوق هو ذوق ماذا؟ احسنت ذوق معنوي مجازي وقوله شرابا هذا ذوق ماذا حقيقي واضح؟ حقيقي وحسي. والله عز وجل
نفى عنهم في هذه الاية والعياذ بالله ان اهل النار لا يذوقون - 00:31:20

الذوق الحقيقي ولا الذوق المجازي. فهم لا يذوقون البرد. لان البرد من النعيم. انت لو في مكان حار حتى لو كان طبيعة حتى لو كان
اخضر حتى لو كان فيه انهار تجري حتى لو كان فيه فاكهة حتى لو كان ما في مكان طيب الا انك لا - 00:31:40

ما تتنعم يعني تشعر بالضيق. مثل الدول التي تكون في شرق اسيا الخط الاستوائي. هذي الدول كمنظر جميلة. فيها مناظر طبيعية
جميلة خضراء لكن الجو حر لا يكتمل فيه النعيم. وهكذا هنا اهل النار والعياذ بالله لا يذوقون طعم البرد. بل هم والعياذ بالله في -

00:32:00
شديد عافانا الله واياكم. هذا من من من العذاب الذي يذوقونه عذاب الحر. حر النار لا يذوقون فيها بردا ولا شرابا. والشراب كما قلنا

معروف انهم فهم لا يتنعمون يعني لا - 00:32:30
لا يحسون بالبرد ولا يحسون بالحر ولا يشربون شيئا. مما يخفف عليهم العطش الذي هم فيه لذلك قال الله عز وجل في اية اخرى

موضحا ايضا هذه الاية عن اهل النار ونادى اصحاب النار اصحاب الجنة ان افيضوا - 00:32:50
اين من الماء. لانهم يكونون والعياذ بالله في عطش شديد. والعياذ بالله. ثم قال تعالى الا لما يسمع الانسان الا والعياذ بالله يعني يطمع

يقول الان سيذكر شيء جيد يعني سيذكر - 00:33:10
شيء يستثنى ربما سيذوقون شيئا طيبا ربما شيء من الطعام او شيء يخفف عنه فحين يسمع المشرك الا يشعر بنوع من الاطمئنان

ونوع من الطمع. فيفاجأ بما بعد الا الا حميما وغثاقا. والعياذ بالله - 00:33:30
والحميم هو الماء الحار. شديد الحرارة ومنه قيل للحمام حمام اكرمكم الله. ليس هذا لا يقال له حمام. هذا العرض قبل لا تسمي

حماما. الذي المعروف عندنا. هذا يسمونه بالخلاء. الموضع الذي يختلي فيه الانسان اعزكم الله لقضاء الحاجة - 00:33:50
اما الحمام فهذا كان موجود تقريبا قبل ثمانين سنة في هذي الحدود. كان يوجد في بلاد الشام ويوجد في المدينة المنورة يعني في

المدن التي فيها حضارة لا يوجد في البادية. المدن التي فيها حضارة مثل الشام ونحو ذلك. توجد اماكن تحت الارض. يكون فيها ماء -
00:34:10

حار يستحم فيه الناس. وجده الصحابة في الفتوحات الاسلامية. لذلك الفقهاء يبحثون عن حكم دخوله فهذا كانوا يستعملونه آآ كثيرا
ما يستعملونه للعلاج. وهو اشبه ما يكون الان بايش؟ نعم. اي نعم - 00:34:30

سونة واخواتها يعني. يعني الحمام المغربي ونحو ذلك. هذه الامور التي يعني قد يكون الاستجمام وقد نحو ذلك فهذا كان موجودا
قديما يكون تحت الارض ويكون وماء حارا اما للعلاج ونحو ذلك ليس هو ليس الغرض منه الاغتسال - 00:34:50

الاصل كانوا يغتسلون في اماكن اخرى. هذا الذي يقال له حمام حمام فعال لانه مأخوذ من الحميم والحميم هو الماء الحار واضح؟
طيب الا الا هنا بمعنى لكن لان الا في الاصل - 00:35:10

هي استثناء شيء من شيء. تقول جاء الطلاب الا زيدا. فزيد من جنس من؟ الطلاب. هل الحميم من جنس البرد لا هل الغساق من جنس
الشراب؟ لا. هذا شيء وهذا شيء. اذا كيف يقول الا؟ يقول هذا يسمى بالاستثناء المنقطع - 00:35:30

عند اللغويين وهو ان يكون ما بعد الا مختلف في الجنس عما قبل الا. يمثل عليه النحويون يقولون يمثلون مثال مضحكة يقولون مثل
ان تقول جاء القوم الا حمارا. جاء القوم الا حمارا الحمار - 00:35:50

ليس من جنس القوم. اذا كيف استثني الحمار وهو ليس منهم؟ واضح؟ يقولون هذا استثناء منقطع. والمعنى الا هنا بمعنى لكن

https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117831
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117832
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117833
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117834
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117835
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117836
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117837
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117838
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117839
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117840
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117841
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117842
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117843
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117844
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117845
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117846


ويصبح المعنى جاء القوم لكن حمارا لم يأتي. واضح؟ فسجد - 00:36:10
الملائكة كلهم اجمعون الا ابليس. هل ابليس من الملائكة؟ على قول المشهور ان ابليس ليس من الملائكة ليس من جنس الملائكة فكيف

استثني منهما وليس منهم؟ نفس الجواب ان هذا من استثناء المنقطع. هذا مما يدل على اهمية اللغة في فهم القرآن الكريم. هذا -
00:36:30

مستقل عندنا احنا يسموه باب الاستثناء. له قواعد وله ضوابط وله احوال. طيب اذا نختصر الكلام لكن حميما وغساقا لا يذوقون فيها
بردا ولا شرابا لكن ماذا يذوقون؟ يذوقون حميما وغساقا. اي لا يحث - 00:36:50

ولا يطعمون فيها هواء يبرد حر الشعير عنهم ولا يشربون شيئا يروي عطشهم الذي نتج عن هذا الحر. وقوله الا حميم غثان اي لا
يذوقون البرد والشراب لكن يذوقون الماء الذي بلغ النهاية في حرارته. والغساق ما في السنة الغساق. الغساق - 00:37:10

الله واياكم حين يحترق اهل النار وتحترق جلودهم فانه يسيل آآ شيء من الجروح ومن من الجلود هذا السائل الذي يسيل هو الصديد.
يسمى بالصديد. هذا الصديد هو الغساق. عافانا الله واياكم - 00:37:30

يعني مجرد تخيل هذا المنظر يعني يجعل الانسان يعني يرتدع الغرض من هذا التهويل والتخويف من النار ان المشرك اترك الشرك
ويضحي بكل شيء انه اذا استمر استمر استمررت على شركك فمصيرك هو هذه النار والعياذ بالله. فكل هذا - 00:37:50

لتشنيع الشرك. اذا الغساق هو صديد صديد اهل النار الذي يسيل من من اثار الحرق والنار والساق يجوز ان يقال فيه غساق بالتشديد
وهي قراءتنا وهي لغة. وهناك لغة اخرى غثاق - 00:38:10

بالتخفيف انتم كيف تقرأون في المغرب؟ غساق نعم هناك قراءة اخرى غساق غثاق وهي لغة عربية. العرب تقول غساق وتقول غساق.
وقرأ بالقراءتين. قرأ النبي صلى الله عليه وسلم بغساق وقرأ بغساق. كلاهما - 00:38:30

لغتان عربيتان فصيحتان ومن القراءات المتواترة. صديد اهل النار المنتن الذي بلغ النهاية في برودته. ثم قال تعالى جزاء وفاقا.
معليش تحملونا شوي لان ليس معنا الا اليوم وغدا والاربعاء نختم يعني - 00:38:50

الخميس ان شاء الله سنتوقف. فاستحملونا قليلا حتى يعني آآ نختم. قال تعالى جزاء وفاقا. لما سمع الانسان هذا العذاب الشديد في
اهل النار والوصف العظيم هذا الذي ذكر قبل قليل انهم لا - 00:39:10

يدوقون فيها بردا ولا شرابا ويذوقون الحميم ونحو ذلك. يخطر في ذهني انه لماذا فعل بهم هذا؟ لماذا فعل بهما هذا هل فعل بهم
هكذا مباشرة من دون سبب ولا شيء؟ هل هو ظلم لهم والعياذ بالله؟ كلا. قال تعالى جزاء - 00:39:30

وفاقا. اي هذا الذي فعل بهم هو جزاء على اعمالهم. لذلك لما قال للطاغين كلمة للطاغين تشعر بسبب التعذيب. انه عذب لانه طاغية.
فهنا قال جزاء وفاقا اي جازاهم اي هذه الافعال هذا العذاب الذي عذبوه هو جزاء على اعمالهم لم يظلمهم - 00:39:50

وانما هو نتيجة لافعالهم وتكذيبهم بالقرآن وتكذيبهم بالوحي وتكذيبهم باليوم الاخر والبعث والنشور والحساب الى اخره وفاقا الوفاق
مصدر وافق ومعنى ذلك انه موافقة ان هذا الجزاء والعقاب موافق لاعمالهم. موافق لاعمالهم. قال اي ثوابا موافقا - 00:40:20

لاعمالهم هل هل العذاب ثواب؟ طيب كيف يقول هو الشيخ هنا قال تعالى جزاء وفاقا اي ثوابا موافقا لاعمالهم جميل طيب طيب
الشيخ سوء تهكما يعني بهم وكذا طيب هو الاصل في الثواب كلمة ثواب في الاصل هي تطلق على الحسنات. اقول لك ما ما -

00:40:50
ومن فعل هذا تقول الجنة. لكن لا يقال في كلام الناس ثواب الكافر النار. هل يقال هذا؟ في الغالب لا يقال ولكن قد يستعمل الثواب

بمعنى العقاب. قد يستعمل لكن ليس هو الاكثر. قال الله عز وجل هل ثوب الكفر - 00:41:40
صاروا ما كانوا يفعلون. فهنا قال ثوب وهذا فعل ماضي بغير الصيغة من الثواب. فاستعمل العقاب عمل الثواب بمعنى العقاب هنا.

وهذا قليل قليل لكن الغالب في القرآن ان كلمة الثواب تطلق على - 00:42:00
واعمالها الجنة واضح؟ طيب اذا استعمال الشيخ هنا صحيح وقد يكون هذا والنص من نصوص السلف او لابن جرير. وهذا التفسير

ورد عن ابن عباس وغيره. ثم قال تعالى انهم كانوا لا يرجون حسابا. بدأ ايضا - 00:42:20

https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117847
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117848
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117849
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117850
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117851
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117852
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117853
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117854
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117855
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117856
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117857
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117858
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117859
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117860
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117861
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117862
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117863


يفصل في اسباب تعذيبهم واسباب عقوبتهم. ان هؤلاء كانوا اصلا طغاة. ثم هؤلاء كانوا لا يرجون حسابه. انهم كانوا لا يرجون حسابا.
انه نحف توكيد. لكن ان هنا ليست للرد على - 00:42:40

من ينكر لان هل هم ينكرون انهم لا يرجون حسابا؟ لا يرجون حسابا يعني هم لا يؤمنون بيوم الحساب. هل هم ينكرون هذا الشيء؟
كفار قريش؟ اذا لماذا استعمل لهم حرف ان ونحن قلنا ان لا تستعمل الا اذا كان الذي امامك ينكر - 00:43:00

او يكذب او يشكك. قالوا ان هنا استعملت لمجرد الاهتمام. لمجرد الاهتمام الاهتمام بهذا الامر. طيب اذا هنا قوله انهم اي المشركين
كانوا كانوا لا ترجون حسابا. يعني لا يؤمنون بيوم الحساب. فلذلك عذبوا هذا التعذيب. طيب قوله كانوا يعني كانوا وانتهى ام كانوا

واستمروا - 00:43:20
هل هم كانوا وقت نزول هذه الاية كانوا ينكرون الحساب في الماضي ثم توقف هذا الانكار؟ ام استمر انكارهم؟ استمر انكارهم. فكان

هنا بمعنى لم يزالوا هذا مثل قول الله عز وجل وهذا يسأل عنه كثير من الناس. وكان الله غفورا رحيما. طيب كان وانتهى -
00:43:50

ام كان ولم يزل كان ولم يزل. كان وكان الله عليما حكيما. وكان الله توابا رحيما. وكان الله شاكرا عليما. وكان الله كثير في القرآن. فهل
معناه انه كان متصفا بهذه الاوصاف الماضي؟ فقط. والان ليس متصفا بها - 00:44:20

مثل ما تقول كان زيد واقفا. يعني في الماضي والان جلس. فتقول نعم تستعمل كان هكذا تستعمل هكذا والسياق هو الذي يحدد. نعم
لكن هو صحيح كانوا في الدنيا لا يرجون حسابا. لكن هل استمر؟ اه - 00:44:40

وهو محتمل محتمل ولكن الذي اردت ان اوضحه فقط انه ان كان هنا ليس بمعنى كان الشيء ثم توقف. وانما كان واستمر. مثل وكان
الله غفورا رحيما. بدليل قوله تعالى في نفس الاية انهم كانوا لا يرجون. يرجون فعل مضارع. لم يقل انهم كانوا انهم لن - 00:45:10

يرجو لم يستعمل يرجون مضارع الماضي ما هو؟ رجوا كان ممكن ان يستعمل بصيغة الماضي. ما رجوا مثلا. لكن استعمل صيغة
المضارع هنا ليوضح اكثر نعم ان هذا الفعل المضارع الذي يدل على الاستمرار في بعض صيغه فليبين ان هذا - 00:45:40

تكذيب الحساب لم يكن في الماضي فقط وانتهى وانما استمروا عليه وماتوا عليه. لذلك عذبوا عليه. انهم كانوا لا يرجون يعني اه
بعض في السنين يقول يرجون هنا بمعنى يخافون. وهو تسير بالمعنى يعني وهو صحيح انهم كانوا اصلا لا يؤمنون بالحساب وفي

نفس الوقت لا - 00:46:10
لا يرجون حسابا والحساب هو العد. يعني ان المشركين تعد اعمالهم وتحصى ثم يحاسبون عليها فهم كانوا لا يؤمنون بانه يوجد اصلا

حساب. بذلك عذبوا عليه. قال اي ان هؤلاء الطاغين كانوا في الدنيا لا يخافون ان - 00:46:30
يجازيهم احد ان يجازيهم احد على سوء اعمالهم فوقعت منهم هذه الاعمال التي تجوز عليها جزاء وفاقا. قال تعالى وكذبوا باياتنا
ايضا من من جرائمهم انهم كذبوا بايات الله عز وجل التي انزلها الايات الشرعية التي جاء بها النبي صلى الله عليه وسلم وكذلك -

00:46:50
بالايات الكونية التي تدل على وجود الله عز وجل واستحقاقه للعبادة. وكذبوا اي المشركين باياتنا وهم آآ وهي ايات الله عز وجل

الكونية والشرعية كذابة كذابا الكذاب مصدر كذب يقال كذب كذابا. لكن الاكثر ماذا يقال؟ كذب ايش؟ تكذيبا صح؟ مثل علم -
00:47:10

تعليما وقتل تقتيلا. كذب تكذيبا. المعنى واحد. المعنى واحد لكن بعض الافعال في اللغة العربية يكون لها اكثر من مصدر. فكذب لها
اكثر من مصدر. يقال كذب تكذيبا وهذا هو الاكثر. ويقال كذب كذابا - 00:47:40

والقرآن ترك تكذيبا واخذ كذابا. لماذا ليس فيه مبالغة. لا المصدر لا يدل على الاستمرار الكثرة؟ لا. تنبيه؟ لا. طيب انا ساقرأ لكم الاية
باستعمال التكذيب يعني على الاصل. ليس على الاصل على المصدر المشهور. المصدر المشهور عندنا يقال كذب تكذيبا - 00:48:00

مثل علمه تعليما صح؟ قتل ترتيلا. كذب تكذيبا. طيب ساقرأ لكم الايات هذه على هذا المصدر. لو قلنا مثلا في غير القرآن جزاء وفاقا.
انهم كانوا لا يرجون حسابا وكذبوا باياتنا تكذيبا وكل شيء احصيناه كتابا. فذوقوا فلن نزيدكم الا عذابا - 00:48:40

https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117864
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117865
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117866
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117867
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117868
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117869
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117870
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117871
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117872
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117873
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117874
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117875
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117876
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117877
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117878


ايوة احسنت. جزاك الله خير. السجاد. نعم. مراعاة لاواخر الايات. وهو الذي يسميه العلماء بالفواصل. والذي يسمى وفي غير القرآن
بالسجع. فمن حيث السجع انسب واجمل في الاسماع ان يقال كذابا. فلذلك استعمل والا - 00:49:10

كلاهما مصدر وكلاهما معناهما واحد. ليس في احدهما مبالغة ولا ولا شيء. نعم وكذبوا باياتنا اي كذبوا شديدا ولم يصدقوا بالقرآن
وغيره. كيف قال المصنف قال شديدا من اين اخذنا ان هذا التكذيب يعني شديد او ان - 00:49:30

انه استعمل المفعول المطلق. ليس لاجل نفس المادة. بمعنى ماذا؟ انه لم يقل وكذبوا باياتنا وسكت. انه تحصل مقصود كذبوا باياتنا
فقط. اكده قالوا كذبوا باياتنا كذابا. يعني مثل ما تقول ضربت زيدا - 00:49:50

ضربا مفعول مطلق اعراب تكذيبا مفعول مطلق. مفعول مطلق من اغراضه انه يستعمل للتأكيد واضح؟ كقول الله عز وجل وكلم الله
موسى تكليما لتأكيد وقوع الكلام بين موسى وبين بين الله عز وجل ان الله يتكلم موسى حقيقة وليس مجازا. فهؤلاء كذبوا باياتنا

تكذيب او او كذابا - 00:50:10
لبيان ان هذا يعني جيء بالمفعول المطلق للتأكيد. واضح؟ والا ان تستطيع تقول ضربت زيدا وتسكت تريد تؤكد؟ تقول ضربت زيدا

ضربا هكذا. ثم قال قال الله عز وجل بقي معنا ايتان فقط. وكل شيء - 00:50:40
شيء احصيناه كتابا. كل شيء من افعال الناس والبشر احصاه الله عز وجل. وكتب في كتاب يعلمه سبحانه. ومن جملة تلك الاشياء

المكتوبة افعال هؤلاء المجرمين فكأن الله عز وجل يقول وهذا تعبير يعني جميل. يقول لهم هؤلاء لما عذبوا هذا العذاب العظيم لماذا
عذبوه - 00:51:00

ان وفاقا على اعمالهم التي فعلوها. ما هي اعمالهم؟ انهم كانوا لا يرجون حسابا. ماذا ايضا كانوا يفعلون؟ وكذبوا باياتنا كذابا. طيب
ماذا فعلوا ايضا؟ وفعلوا اشياء كثيرة كلها احصيناها وجمعناها في كتاب. وهو فعلوا اشياء اخرى - 00:51:30

وهي ليس فقط هذا لا وكل شيء احصيناه كتابا وهناك اشياء اخرى كثيرة فعلوها كلها مضبوطة ومرصودة ومحسوبة ومجموعة في
كتاب واضح كيف؟ نعم. وكل شيء احصيناه كل هذا منصوب. لماذا نصب - 00:51:50

على انه ما نعرف وكل شيء احصيناه. احسنت. هذا يسمى منصوب على الاشتغال هذا يعني يذكر في الكتب التي اكبر من الاجرومية
يذكر في قطر نادام ذكره قطر ندى وفي الالفية هناك باب عند النحوين يسمى باب - 00:52:10

اشتغال باختصار هنا احصيناه الفعل احصى مشغول بنصب الضمير احصيناه طيب احصيناه فعل وفاعل ومفعول. طيب احصل الان
نصب الهاء. ما يستطيع ينصب كله. مشغول عنه طيب يسمونه منصوب عالاشتغال. وله تفاصيل لعلنا نعرفها ان شاء الله في كتب

النحو باذن الله باب الاشتغال. اذا كله هذا منصوب على الاشتغال - 00:52:30
قال بالعامل بعمل محذوف تقديره واحصى كل شيء. هذا التقدير واحصى كل شيء احصينا كل شيء احصيناه. وكل شيء احصيناه

كتابا. اي ظبطنا وعددنا عليهم كل شيء عملوه فكتبناه وحفظناه عليهم. وكتابا اعرابه مفعول مطلق - 00:53:00
وتقدير الكلام واحصينا كل شيء احصاء كتابة. احصاء كتابة. يعني نوع هذا انه احصاء كتابة. ثم حذف المفعول المطلق الذي هو

احصاء وانيب كتابا مقامه فانتصب انتصابه. فصار واحد كل - 00:53:30
شيء احصيناه كتابا. وهذا هذه الاية فيها دليل على مذهب اهل السنة او ما يقوله اهل السنة ان مراتب القدر اربعة. من ضمنها الكتابة

فعلم الله عز وجل آآ بما يفعله العباد هذا حين نقول ان ان كل ما يفعله الانسان - 00:53:50
مكتوب. فافعالهم هؤلاء مكتوبة. ثم قال تعالى في اخر اية نقف عندها قال فذوقوا فلن نذوق الا على وختم ختم الكلام عن اهل النار

بهذه الاية العظيمة المخيفة. بعد هذا الوصف - 00:54:10
الطويل والمخيف وتصوير شناعة حال اهل النار بعد هذا كله يعني يكفي هذا كله. في النهاية يقول فذوقوا اي فذوقوا هذا العذاب.
فلن نزيدكم الا وهذا استثناء استثناء مفرغ. فلو قيل في غير القرآن بدون النفي وبدون استثناء يصبح المعنى هكذا - 00:54:30

فذوقوا فسنزيدكم فسنزيدكم عذابا. ولن هنا النفي بدلالة السياق فيصبح المعنى يعني كما قلنا لكم ان هؤلاء اهل النار والعياذ بالله لا
يزدادون مع مر الحقب او الحقب الا عذابا. فذوقوا فلن نزيدكم شيئا الا - 00:55:00

https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117879
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117880
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117881
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117882
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117883
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117884
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117885
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117886
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117887
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117888
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117889
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117890
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117891
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117892
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117893
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117894


عذاب هذه الاية قال عنها عبد الله بن عمرو بن العاص وكذلك يروى عن ابي هريرة وغيره من السلف ان هذه الاية هي اشد اية على
اهل النار اشد اية في وصف او في الكلام على اهل النار او اشد اية وقعا على اهل النار هي هذه الاية. فذوقوا - 00:55:30

فلن نزيدكم الا عذابا. يعني لن يزاد لهم شيء الا من عذاب والعياذ بالله. ويروى هذا عن النبي صلى الله عليه وسلم مرفوعا ولكن
اسناده ولكن اسناده ضعيف. اي ذوقوا ايها الكفار الطاغون من عذاب هذه الاحقام فلن نزيدكم الا عذابا من جنس عذاب النار. كما قال

تعالى هذا فليذوقوه - 00:56:00
حميم وغساق واخر من شكله ازواج والعياذ بالله وهذه الاية من اشد ما نزل في عذاب الكفار هذا الطبري عن عبد الله بن عمرو قال لم

تنزل على اهل النار اية اشد من هذه الاية فذوقوا فلن نزيدكم الا عذابا. قال فهم في مزيد - 00:56:20
من العذاب ابدا والعياذ بالله. وهذا هذا يدل على على بطلان من قال بان النار تفنى. وعلى على ان الاحقاف في قول الآبثين فيها

احقابا انها ليست مدة محددة. وانما لا انقطاع له. في الدرس القادم ان شاء الله نبدأ في وصف اهل الجنة. وصلى الله وسلم -
00:56:40

نبينا محمد وعلى اله وصحبه اجمعين. وجزاكم الله خيرا على حسن استماعكم وعلى صبركم وتحملكم نلتقي على خير ان شاء الله -
00:57:00

https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117895
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117896
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117897
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117898
https://baheth.ieasybooks.com/media/353232?cue=18117899

