
رابط المادة على منصة باحث
شرح العقيدة الطحاوية - شيخ عادل بن أحمد

العقيدة الطحاوية - 9 ] مذاهب الناس في كلام الله و مذهب أهل
السنة [
عادل بن أحمد

ترقى به تحيا عالما. فلما انه من يهده الله فلا مضل له. ومن يضلل فلا له واشهد ان لا اله الا الله وحده لا شريك له. واشهد ان محمدا
عبده ورسوله. ثم اما بعد - 00:00:00

نحن وقفنا عند مبحث النبوات من العقيدة الطحاوية ووصلنا وصلنا الى قول الماتن عليه رحمة الله عن النبي صلى الله عليه وسلم
وحبيب رب العالمين. بسم الله الرحمن الرحيم قال المصنف رحمه الله - 00:00:18

قولوا وحبيب رب العالمين قال الشارح رحمه الله ثبت له صلى الله عليه وسلم اعلى مراتب المحبة وهي الخلة. كما صح عنه صلى الله
عليه وسلم حينما انه قال ان الله اتخذني ان الله اتخذني خليلا كما اتخذ ابراهيم خليلا. وقال ولو كنت متخذا من اهل - 00:00:36
الارض قليلا لاتخذت ابا بكر خليلا. ولكن صاحبكم خليل الرحمن. والحديثان في الصحيح وهما يبطيان قول من صال الخلة لابراهيم

والمحبة لمحمد صلى الله عليه وسلم. فابراهيم خليل الله ومحمد حبيبه - 00:00:59
وفي الصحيح ايضا اني ابرأ الى كل قليل من كلته. والمحبة قد ثبتت بغيره. قال تعالى والله يحب المحسنين فان الله يحب المتقين.

ان الله يحب التوابين ويحب المتطهرين. فبطل القول من خص الخلة بابراهيم - 00:01:19
والمحبة بمحمد بل الخلة خاصة بهما والمحبة عامة وحديث ابن عباس رضي الله عنهما الذي رواه الذي سيدنا ابراهيم خليل الله. الا

وانا حبيب الله ولا فخر. لم يثبت. ولا المشاعة على السنة الخطباء - 00:01:39
لبعض الخطباء او بعض الوعاظ يقولون هذا ان محمدا صلى الله عليه وسلم حبيب الله. وان ابراهيم خليل الله. فيظنون ان المحبة

اعلى من الخلة وهذا خطأ. هذا الحديث لا يثبت سندا - 00:01:59
وليس بصحيح. والخلة هي اعلى مراتب المحبة. ولماذا سميت الخلة؟ خلة. قال ابن القيم لان المحبة فيها تتخلل القلب تخلله اي دخله

خلاله تخلله دخل ماذا؟ خلاله فكأن المحبة تخللت - 00:02:14
قلب المحب فهذه الخلة مرتبة عظيمة لم تثبت الا لابراهيم ومحمد عليهما الصلاة والسلام. اما مرتبة المحبة فهي ثبتت للانبياء

وللاولياء وللشهداء وللصديقين وللموصوفين بصفات ذكرها الله عز وجل في القرآن. ان الله يحب المتقين يحب المحسنين. فاذا -
00:02:32

الخلة هي اعلى مراتب المحبة. فلذلك كان الافضل والاولى في المتن ان يقول ماذا؟ وخليل رب العالمين. بدلا من ان يقول وحبيب رب
العالمين. لان الخلة هي محبة وزيادة. فكل قليل حبيب وليس كله حبيب خليل. نعم. قال والمحبة مراتب. مراتب محبة هذه -

00:02:53
ابن القيم في روضة المحبين. ذكر مراتب المحبة جعلها عشرة مراتب. قال اولها اولها العلاقة وهي تعلق القلب بالمخلوق. نعم سماها

العلاقة وهي تعلق القلب بالمحبوب. هذه ادنى مراتب المحبة. هذا الترتيب تقريبي. هذا الامر قبعا - 00:03:13
ليس فيه نص مرفوع للنبي عليه الصلاة والسلام. هذا اجتهاد من بعض اهل العلم كما ذكر ابن القيم هذه المراتب. هذا امر تقريبي. قيل

ان العلاقة هي اول مراتي بالمحبة. تعلق القلب بالمحبوب ثم - 00:03:30
والثانية ابي رادة وهي ميل القلب الى محبوبه وقلبه له. السادسة الصبابة وهي من سباب القلب بحيث لا يملكه صاحبه كم سباب

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244334
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244335
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244336
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244337
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244338
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244339
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244340
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244341
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244342
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244343
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244344
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244345


المال في الحدود؟ الماء عندما ينصب في الحضور يعني في المكان المنحدر من المرتفع الى - 00:03:43
لا يمكن ان يقف الماء. فيقولون الصبابة كذلك هي انحدار القلب الى المحبوب. دايما يتعلق بهذا المحبوب وينخدر اليهن حب مخلوقا

احب ولدا احب صديقا احب زوجة ينحدر القلب اليه ويريد دائما ان يجالسه وان يتكلم معه. هذه تسمى الصبابة. قال رابعها -
00:04:03

هذه اعلى اعلى هذا ترتيب تصاعدي قال رابعها الغرام. الغرام وهي الحب اللازم للقلب. ومنه غريم لملازمته. ومنه ان عذابها كان غراما.
يعني ما سمي الغريم غريما اذا كان لشخص عليك دين ما سمي هذا الدائن غريما الا انه دائما يلازمك. دائما - 00:04:23

عن دينه لانه ملازم لك. كذلك قال تعالى عن عذاب جهنم ان عذابها كان غراما اي ملازما دائما. لا ينقطع قيب هذا عذاب دائم ملازم لا
ينقطع. فالغريم او الغرام - 00:04:46

مرتبة من مراتب المحبة وهي ملازمة المحبة للقلب. هكذا يقول نعم. قال خامسها الخامسة والمودة والود. وهي الصف المحبة
وخالصها ودبها. قال تعالى سيجعل لهم الرحمن نعم. ان الذين امنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحمن ودا. ما معنى ودا -

00:05:00
اي محبة في قلوب الخلق. ان الله عز وجل اذا احب عبدا نادى في ملائكته ان الله يحب فلانا. نادى جبريل ان الله يحب فلانا فاحبه.

فينادي جبريل لملائكة ان الله - 00:05:25
احب فلانا فاحبوه فيوضع له القبول في الارض. هذا هو الود الود المحبة ومن اسماء الله عز وجل ماذا؟ الودود الودود الذي يحب

سبحانه وتعالى ويحبه يحب من اوليائه ويحب هو سبحانه وتعالى اولياءه. نعم - 00:05:35
قال السادسة الشغف وهي اصول المحبة الى شرف القلب. يقولون شغف القلب يعني اصل القلب وصول المحبة الى اصل القلب.

السابعة آآ العشق وهو الحب المفرط الذي يخاف على صاحبه منهم. ولكنه لا يوصف به الرب تعالى. ولا العبد في محبة - 00:05:52
ربه وان كان قد اقلقه بعضهم اختلف في سبب المنع فقيل عدم التوقيف وقيل غير ذلك. ولعل امتناع ان العشق محبة مع شهوة.

يعني لا يصح اختلف في جواز اقلاقه. الذين يطلقون لفظ العشق على الله عز وجل هم - 00:06:16
متمسكة المتصوفة المتصوف هذا باقل. هذا غير صحيح. لان العشق هي محبة مع شهوة فلا توصف هذه العلاقة بالله عز وجل.

والاصل ان هذا توقيف يعني لا يضاف الى الله عز وجل الا ما اضافه لنفسه. ثبت من هذه المراتب العشر. ثلاثة - 00:06:36
ثبتت الارادة والود والخلة الارادة والود والخلة قيب ان الله آآ واتخذ الله ابراهيم خليلا. الود سيجعل لهم الرحمن ودا. والارادة قيب

فهذه الثلاثة مراتب فقط ثابتة. من مراتب المحبة لله عز وجل. اما باقي المراتب فلا يجوز اقلاقه على الله عز وجل. نعم - 00:06:56
والثامنة التتين. نعم وهو بمعنى التعبد. نعم. فيقولون تيم الله اي عبد الله سيم الله اي عبد عبد الله. نعم التاسعة التعبد. العاشرة

والخلة وهي المحبة التي تخللت روح المحب وقلبه. فجعل من اعلى مراتب - 00:07:20
المحبة قبل الخلة يعني قلنا كل المراتب ما عدا الخلة يمكن اثباتها للعباد ليس لله. فالتعبد جعل من اعلى المراتب التعبد. لان التعبد هو

غاية الذل مع غاية الحب والخضوع. غاية نهاية الذل - 00:07:45
مع نهاية الحب والخضوع. نعم وقيل في ترتيبها غير ذلك وهذا الترتيب تقريب حسن يعرف حسنه بالتأمل في معانيه. واعلم ان

وصف الله تعالى بالمحبة والخلة هو كما هو كما يليق بجلال الله تعالى وعظمته كسائر صفاته تعالى - 00:07:59
وانما يوصف الله تعالى من هذه الانواع بالارادة والود والمحبة والخلة حسبما ورد النص وقد وقد اختلف في تحديد المحبة على

اقوال. في تعريفها يعني. في تحديدها يعني في تعريفها. نعم - 00:08:22
نحكي ثلاثين قولا ولا تحد المحبة بحد اوضح منها. الحدود لا تزيدها الا خفاء وجفاء. وهذه الاشياء الحمد لله تحتاج الى تحليل. كالماء

والهواء والتراب والجوع والشبع ونحو ذلك. واعظم لوازم المحبة اعظم لوازم المحبة هو تقديم - 00:08:38
مراد المحبوب على مراد النفس. هذه اعظم لوازم المحبة. قل ان كنتم تحبون الله فاتبعوني. يحببكم الله. هذا اعظم دليل على اعظم

دليل على محبة وهذا من اعظم لوازمها. نعم - 00:08:58

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244346
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244347
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244348
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244349
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244350
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244351
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244352
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244353
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244354
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244355
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244356
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244357
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244358
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244359
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244360
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244361
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244362


وكل دعوتي نبوتي وكل دعوة وكل دعوة نبوة وكل دعوة النبوة بعده الدعوة هي الادعاء وهوى لما ثبت انه خاتم النبيين علم ان من ان
من ادعى بعده النبوة فهو كاذب - 00:09:12

ولا يقال فلو جاء المدعي للنبوة بالمعجزات الخارقة والبراهين الصادقة. كيف يقال بتكذيبه؟ لان نقول هذا لا يتصور ان يوجد وهو من
باب فرض محال. لان الله تعالى لما اخبر انه خاتم النبيين فمن المحال ان يأتي مبدع - 00:09:35

النبوة ولا تظهر امارة كذبه في دعواه. والغي ضد الرشاد والهوى والهوى عبارة عن شهوة النفس اي ان تلك الدعوة بسبب هوى النفس
لا عن دليل فتكون باقلة. فالغي ضد الرشاد يعني - 00:09:55

قيل عليه والهواء اتباع النفس. غي لا دليل عليها والهوى اتباع شهوة النفس. نعم الى عامة الجن وكافة الورى بالحق والهدى وبالنور
والضياء. مبعوث الى عامة الجن فقد قال تعالى حكاية عن قول الجن يا قومنا اجيبوا داعي الله وكذا سورة الجن تدل على انه ارسل -

00:10:13
قال المقاتلون لم يبعث الله رسولا الى الانس والجن قبله. وهذا قول بعيد. فقد قال تعالى يا معشر الجن الانس الم يأتكم رسل منكم

والرسل من الانس فقط وليس من الجن رسول. وهذا هو الراجح - 00:10:42
هذا هو الصحيح وسيذكر الخلافة في هذا. نعم. كما قال مجاهد وغيره من السلف والخلف. وقال ابن عباس رضي الله عنهما رسل من

بني ادم ومن الجن نذر. وظاهر قوله تعالى حكاية عن الجن. انا سمعنا كتابا انزل من بعد موسى - 00:11:01
يدل على ان موسى مرسل اليهم ايضا والله اعلم. يعني الجن منهم ماذا؟ نذر وليسوا رسل. نذر يعني دعاء. نظر جمع نذير. وليسوا

رسلا وحكم نجرير وحاكى ابن جرير عن الضحاك ابن مزاحم انه زعم ان في الجن رسلا واحتج بهذه الاية الكريمة وفي الاستدلال بها
على ذلك - 00:11:21

ايه الاية التي يقصدها يا معشر الجن والانس الم يأتكم رسل منكم. ما وجه الدلالة في الاية يا معشر الجن والانس لم يأتكم رسل منكم.
منكم؟ قالوا هذا دليل ان الرسل من ماذا - 00:11:44

من الجن ومن الانس فكيف يجاب عن هذا الاستدلال؟ هو سيجيب الان؟ قال واحتج بهذه الاية الكريمة وفي الاستدلال بها على ذلك
نظر. لانها محتملة وليست بصريحة وهي والله اعلم كقوله يخرج منهما اللؤلؤ والمرجان. والمراد من احدهما. مرج البحرين يلتقيان

بينهما بارزاق الله - 00:11:59
فيبغيان ثم قال بعدها يخرج منهما اي البحرين المالح والحلو اللؤلؤ والمرجان واللؤلؤ والمرجان يخرج من المالح واضح فاذا يخرج
منهما هذا يعود الى ماذا؟ الى احدهما. اذا الم يأتكم رسل منكم؟ يعود الى ماذا؟ الى الانس. فالاية محتملة. الاية محتملة. نعم. واما

كون - 00:12:25
واما كونه مبعوثا الى كافة الورى فقد قال وما ارسلناك الا كافة للناس بشيرا ونذيرا وقال تعالى قل يا ايها الناس اني رسول الله اليكم

جميعا وقال تعالى واوحي الي هذا القرآن لانذركم - 00:12:46
بي ومن بلغ اي وانذر من بلغه. فدل هذا ان النذارة لا تثبت الا لمن بلغه القرآن. صح نعم وقال تعالى وارسلناك للناس رسولا وكفى بالله

شهيدا. وقال تعالى اكان للناس عجبا ان اوحينا الى - 00:13:06
رجل منهم ان انذر الناس وبشر الذين امنوا ان لهم قدم صدق عند ربهم. الاية وقال تعالى تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ليكون

للعالمين نذيرا. وقال تعالى وقل للذين اوتوا الكتاب والاميين - 00:13:29
اسلمتم فان اسلموا فقد اهتدوا وان تولوا فانما عليك البلاغ. وقال صلى الله عليه وسلم اعطيت خمسا يعطهن احد من الانبياء قبلي

اصبت بالرعب مسيرة شهر وجعلت لي الارض مسجدا وقهورا. فايما رجل من امتي - 00:13:49
والصلاة فليصلي. واحلت لي الغنائم ولم تحل لي احد قبلي. واعطيت الشفاعة. وكان النبي يبعث الى قومه خاصة وبعثت الى الناس

عامة. اخرجه في الصحيحين. وقال صلى الله عليه وسلم لا يسمع بي رجل - 00:14:09
من هذه الامة يهودي ولا نصراني ثم لا يؤمن بي الا دخل النار رواه مسلم وكونه صلى الله عليه وسلم مبعوثا الى الناس كافة معلوم من

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244363
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244364
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244365
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244366
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244367
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244368
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244369
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244370
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244371
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244372
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244373
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244374
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244375
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244376
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244377


دين الاسلام بالضرورة. واما قول بعض النصارى انه رسول - 00:14:29
الى العرب خاصة فظاهر البطلان. فانهم لما صدقوا بالرسالة لزمهم تصديقه في كل ما يخبر به وقد قال انه رسول الله للناس عامة

والرسول لا يكذب. فلزم تصديقه حتما فقد ارسل رسله وبث كتبه في - 00:14:46
الارض الى كسرى وقيصر والنجاشي والمقوس وسائر ملوك الاقراف يدعو الى الاسلام وقوله وكافة الورى في جمع كافة نظر فانهم

قالوا لم تستعمل كافة في كلام العرب الا حالا. واختلفوا في اعرابها في قوله تعالى وما ارسلناك الا - 00:15:06
كافة للناس على ثلاثة اقوال احدها انها حال من الكهف ارسلناك وهي اسم فاعل والتاء فيها بالمبالغة. اي ان كافا للناس عن الباقل

وقيل هي مصدر كفة وهي بمعنى كفا. اي الا ان تكف الناس كفا. ووقوع المصدر حالا - 00:15:30
نعم يعني في المتن هو جر لفظ كافة وقال الافصح ماذا؟ هو نصبها. لانها لا تعرب الا حالا. اما اعرابها في قوله تعالى وما ارسلناك الا

كافة للناس فذكر فيها ثلاثة وجوه. الوجه الاول انها حال. حال بمعنى اما ان تكون اسم فاعل واما ان تكون مصدرا. والمصدر -
00:15:54

قد يقع حالا ومصدرا منكرا حالا يقع اه كما قال ابن مالك. في المصدر قد يقع ماذا؟ قد يقع حالا. فما ارسلناك الا كافة الايه؟ لماذا؟ الا
كافا اذا كانت اسم فاعل اي مانعا للناس من - 00:16:14

او الا انك تكف الناس كفا عن الباقل. هذا الاعراب الاول الاعراب الثاني قال الاول انها حال وصاحبها الكافي صاحب الحال الكاف
ارسلناك يعني كافة تتكلم عن ماذا؟ حال النبي صلى الله عليه وسلم. الثاني انها حال من الناس واعترض بان حال - 00:16:29

مجرور لا يتقدم عليه عند الجمهور. يعني وما ارسلناك الا كافة للناس. اين الحال كاف اين صاحب الحال في القول الثاني الناس؟ ماذا
اتى اولا؟ الحال ام صاحبها؟ الحالة اتت اولا واكثر النحويين يقولون ان الحال اذا كان صاحبها مجرورا - 00:16:49

لا لا يتقدم الحال على صاحبها لابد ان يأتي صاحب الحال قبله. ولكن ابن مالك اجاز هذا. ابن مالك اجاز ان يتأخر صاحب الحال اذا
كان مجرورا ان يتأخر عن الحال فهذا الوجه وجه معتبر. قال واجيب واجيب بانه قد جاء عن العرب كسيرا فوجب قبوله وهو اختيار

ابن - 00:17:06
رحمه الله اي وما ارسلناك الا من الناس كافة. والمعنى هنا كيف سيكون التفسير كافة الائمة جميعا. ما ارسلناك الا للناس جميعا للناس

جميعا يعني عاما بيدل على العموم. نعم - 00:17:26
والثالث الثالث انها صفة لمصدر محذوف اي رسالة كافة واعترض بما تقدم انها لم تستعمل الا حالا في الوجه الاول والثاني هما اقوى

وجهين. اما ان نقول ان كافة حال من النبي عليه الصلاة والسلام انه يكف الناس عن الباقل. واما ان نقول كهف حال من من الناس
بمعنى جميعا. نعم - 00:17:42

وقوله بالحق والهدى وبالنور والضياء. هذه اوصاف ما جاء به صلى الله عليه وسلم من الدين والشرع. المؤيد بالبراهين الباهرة من من
القرآن وسائر الادلة. فالقرآن لم يسمى الشرع الذي جاء به النبي عليه الصلاة والسلام لم يسمى الا بهذه الاسماء. الهدى النور الضياء -

00:18:04
الفرقان كما قال شيخ الاسلام لم يسمى الشرع تكليفا الا في موضع ها النفي الا في موضع ماذا؟ النفي لا يكلف الله نفسا الا وسعها.

يعني لو كان هناك تكليف مشقة. هذا الكلام قاله شيخ الاسلام اعتراضا على الذين يسمون - 00:18:24
الاحكام الشرعية احكاما تكليفية. وادي تسمية ادخلها المتكلمون في علم اصول الفقه فلا تسمى احكاما تكليفية انما ينبغي ان نسميها
ماذا احكاما شرعية. لان الله عز وجل كما قال شيخ الاسلام مرة اخرى قال بيسمي الله عز وجل احكام الشريعة تكليفا انما سماه هودا

ورونا وضياء - 00:18:43
وفرقانا لم يسمها تكليفا الا في موضع ماذا النفي. يعني لو كان هناك تكليف فلا يكلف الله نفسا الا وسعها. لان التكليف هو ماذا في

مشقة يعني لو افترضنا ان هناك كلفة ومشقة - 00:19:03
فهذه لا تكون الا في الوسع في القدر. قدر ما يستطيع الانسان. اما ان نسمي احكام الشريعة تكليفا على وجه العموم والاقلاق فهذا آآ

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244378
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244379
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244380
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244381
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244382
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244383
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244384
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244385
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244386
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244387
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244388
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244389
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244390
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244391
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244392


لم يرد في كتاب الله عز وجل. نعم - 00:19:18
فلذلك قال وقول بالحق والهدى والنور والضياء قال هذه اوصاف لما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم نعم. وانه يكلفه ما نعم نقول

هذا كلام شيخ الاسلام. يقول لم يسمي الله عز وجل الاحكام الشرعية تكليفا - 00:19:31
الا في موضع النفي يعني اقول لك اضرب لك مثالا يطرح به الامر ولله المثل الاعلى. ممكن انت تطلب من ولدك اشياء سهلة بسيطة

يفعلها فتقول له يا يا بني انا امرك باشياء سهلة محببة الى نفسك. ولو امرتك بشيء صعب - 00:19:51
لن امرك الا بما تستطيع لو امرتك بشيء صعب لن امرك الا بما تستطيع. ولله المثل الاعلى. الله يقول لنا انه الشرع ان قيب وكذلك

اوحينا اليك روحا من امرنا. سمى شرع ماذا؟ روح. والروح هذا تكون به الحياة - 00:20:07
قيب انا انزلنا التوراة فيها هدى ونور واضح؟ فكل هذه اشياء محببة الى النفوس. هذه الالفاظ والاوصاف محببة الى النفوس. الهدى

والنور والروح والضياء اما التكليف بمعنى المشقة فهذا نادر في الشريعة. في بعض الاوامر ليس معنى هذا ان الشريعة ليس فيها ما
يشق على النفوس. نعم. فيها التكاليف تشق على النفوس كالجهاد - 00:20:24

كصوم يوم الحر. صحيح؟ هذه تكاليف تشق على النفوس. ولكن حتى هذه التكاليف انشقت على النفوس فهي محببة الى نفوس
المؤمنين وحتى انشقت عن النفوس وصعب عليها ان تفعلها الا انها في وسع الناس. لو لم تكن في وسعهم ما كلفهم الله عز وجل بها.

لكن هناك تكاليف - 00:20:46
كثيرة جدا في الشرع بل هي محببة الى النفوس كاتيان الزوجة كالانفاق على الاولاد. هب يا اشياء محببة الى النفوس. سواء هي

تكاليف صحيح تكاليف بمعنى انها اوامر يعني. هي محببة الى النفوس ولكنها اوامر يؤجر عليها العبد. اذا اغلب اوامر الشريعة واغلب
00:21:06 -

شرع الله عز وجل هو امور في في استطاعة الانسان. بل قد تكون محببة الى نفسه. قد تكون قد تكون محببة الى نفسه. فلا يصح من
هذا الباب ومن من اه نص على هذا الشيخ الشنقيطي في المذكرة. الشيخ الشنقيطي في المذكرة. المذكرة اه شرح لوجهة الناظر قال -

00:21:25
باب الاحكام الشرعية. يعني قال ان تسمية الاحكام بالاحكام التكليفية. هذه تسمية ادخلها ماذا المتكلمون في علم اصول الفقه هناك

مباحث ادخلها المتكلمون في علم اصول الفقه وليست منه مباحث يؤيدون بها مذهبهم الباقل. منها مثلا ادخال هذه ادخال هذه
التسمية - 00:21:43

وللكلام يعني زيادة ليس هذا محلها لكن على كل حال الله عز وجل يعني لم يسمي الاحكام التكليفية تكليفا الا في موضع النفي. نعم
والضياء اكمل من النور. قال تعالى هو الذي جعل الشمس ضياء والقمر نورا. لماذا الضيق اكمل من النور - 00:22:03

ها؟ اه. لان الضياء كما يقول ابن القيم اشراق باحراق اما النور اشراق بدون احراق يعني ايه اشراق بحرارة الضياء. فالشمس ضياء
لانها اشراق باحراق والقمر نور. اشراق بدون بدون احراق. ولذلك النبي عليه الصلاة والسلام قال ها - 00:22:22

الصلاة نور والصدقة برهان والصبر ضياء. وجه التشبيه الصبري بالضياء ان الصبر شق على النفس صعبة على النفس. فنسب ان يشبه
بما فيه ماذا؟ احراق. بما فيه احرق شيء من الكلام ان الضياء اكمل اكمل من النور. نعم - 00:22:47

قوله وان القرآن كلام الله منه بدا بلا كيفية. الان انتهى المبحث النبوة سيتكلم عن مبحث اخر جديد او مبحث ماذا الكلام على مذهب
اهل السنة في القرآن. هل القرآن كلام الله عز وجل - 00:23:03

صفة له كما هو معتقد اهل السنة ام هو مخلوق ام غير ذلك؟ آآ كما يقول اهل البدعة. قال وان القرآن كلام الله منه بدا بلا كيفية قولا.
وانزله على رسوله وحيا. وصدقه المؤمنون على ذلك حقا - 00:23:18

فريق انه كلام الله تعالى بالحقيقة ليس بمخلوق ككلام البريئة فمن سمعه وزعم انه كلام البشر فقد كفر. وقد ذمه الله وعاده واوعده
بسقر. حيث قال تعالى ساوصنيه سقر فلما اوعد الله بسقر بمن قال ان ان هذا الا قول البشر علمنا وايقنا انه قول خالق البشر ولا

يشفي - 00:23:37

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244393
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244394
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244395
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244396
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244397
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244398
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244399
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244400
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244401
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244402
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244403
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244404
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244405
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244406
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244407


قول البشر هذه قاعدة شريفة واصل كبير من اصول الدين. ظل فيه قوائف كثيرة من الناس وهذا الذي الطحاوي رحمه الله هو الحق
الذي دلت عليه الادلة من الكتاب والسنة لمن تدبرهما - 00:24:04

وشهدت به انفلترته السليمة التي لم تغير بالشبهات والشهوب والاراء الباقلة. وقد استرق الناس في مسألة الكلام على تسعة اقوال
احديها ان كلام الله هو ما يفيض على النفوس من المعاني اما من العقل الفعال عند بعضهم. ما هو العقل الفعال عند الفلاسفة -

00:24:22
يقولون هو جبريل العقل الفعلي عند الفلاسفة هو هو جبريل. هكذا يسمون الملك الذي ينزل بالوحي. عند بعضهم او من غيره وهذا

قول الصابية والمتفلسفة ما معنى هذا الكلام؟ يعني سنحاول ان نشرح هذا الكلام ببساقة هم يقولون ذكر شيخ الاسلام من اجل السنة
ان الناس اختلفوا في الكلام على تسعة اقوال اولها - 00:24:41

انه معنى كلام الله عز وجل يعني هو ليس ليس بصوت ولا بحرف. انما هو معنى يفيض من العقل الفعال على الرسول. انظر ماذا
يقول؟ قال كلام الله وما يفيض على النفوس على النفوس على الرسل من معان اما من العقل الفعال عند بعضهم او من غيره وهو

قول الصابئة والمتفلسفة - 00:25:03
فهؤلاء لا يثبتون لله عز وجل ماذا؟ كلاما لا يثبتون لله كلاما بدعوى انهم لو اثبتوا لله كلاما سيشبهونه بالمخلوق اصل بدعة خلق آآ ان

كلام الله مخلوق وان الله لا يتكلم. اصل هذه البدعة مأخوذة من من اليهود - 00:25:25
اه ذكر هذا ابن الاثير في في تاريخه. اول من قال بهذا الكلام هو من لبيد بن الاعصم. لبيد سحرة. النبي صلى الله عليه وسلم وكان

يهوديا يدعي ان التوراة مخلوقة - 00:25:42
كان يقول ان التوراة مخلوقة. ثم اخذ من هذه البدعة رجل اسمه ابان ابن سمعان ثم ابان من سمعان اخذها منه قالوت. وقالوت

اخذها منه الجعد ابن درع. ثم الجعد ابن درم اخذها منه من؟ الجهم - 00:25:54
صفوان فهذه السلسلة القول بخلق القرآن. الجهل من صفوان هو الذي انتشر عنه هذا القول. والجعل من دارهم هذا الذي اشتهر ان

الوالي ذبح في يوم العيد لكن هذه القصة ضعيفة لم تثبت. هي قصة مشهورة يذكرها علماء العقيدة في كتبهم الذين تكلموا على
مسألة خلق القرآن ولكن هذه القصة - 00:26:08

لم تثبت من ناحية السند. على كل حال فهذه البدعة اصلها من من من اليهود الذين لبيل ابن الاعصم هذا الذي قال ان التوراة مخلوقة
هؤلاء شبهتهم مبناها يدعون فيها انهم ينزهون الله عز وجل. وهذا باقل - 00:26:28

نسبة آآ عدم الكلام للخالق سبحانه وتعالى امر تنكره الفطر السليمة. حتى ان آآ ان الله عز وجل عندما احتج على الذين عبدوا العجل
ماذا احتج عليهم قال الم يروا - 00:26:45

انه لا يكلمهم ولا يهديهم ولا فلا يرون الا يملك لهم قولا الا يرجع لهم قولا ولا يملك لهم ضرا ولا نفعا. وفي الاية الاخرى افلا يرون انه لا
يكلمهم ولا يهديهم سبيلا. فاحتج عليهم بماذا - 00:27:01

احتج انه لا يكلمهم. فاذا من علامات ضعف المعبود الذي تعبدونه انه لا يتكلم. معنى ذلك ان الخالق لابد ان يكون ان يكون متكلما. نعم
فهذه من من اوائل البدع التي ظهرت - 00:27:15

في الاسلام البدعة القول بخلق بخلق القرآن وبان الله عز وجل لا يتكلم. فذكر فيه تسعة المذهب الثاني قال وثانيها انه مخلوق خلقه
الله منفصلا عنه. وهذا قول معتدلا. قيب ما الفرق بين الاولى والثانية؟ الاولى يقولون الكلام هو المعنى. القائم بالنفس - 00:27:28

اذا اخرجوا الكلام وهذا مناقض للغة العرب هذا مناقض للغة العرب هم عندما تقول لهم لغة العرب تقول ان الكلام لابد ان يكون بصوت
وحرف يقولون لا. عندنا ادلة في القرآن تقول ان الكلام قد يكون بدون صوت وبدون حرف - 00:27:50

ويقولون في انفسهم لولا يعذبنا الله بما نقول يقولون في انفسهم هذا القول بدون صوت وبدون حرف صح؟ فالرد على هذا رد بسيط
ما هو؟ ان القول اذا اقلق اقلق بدون تقييد لابد ان يكون بماذا؟ قولا مسموعا بصوت وحرف. اما اذا قيد بقيد - 00:28:06

في هذه الاية يقولون في انفسهم فيمكن ان يكون آآ قولا في النفس بدون صوت ولا حرف. واضح؟ اذا القول اذا اقلق في اقلاق

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244408
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244409
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244410
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244411
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244412
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244413
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244414
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244415
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244416
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244417
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244418
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244419
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244420
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244421
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244422


العرب لابد ان يكون بماذا؟ بصوت وحرف اه مسموعين. واضح؟ نعم. فما يستدلون به اه هو من الاستدلال بالمقيد وليس المطلق. نعم
00:28:26 -

قال الثالث المعتزلة يعني. اه قال مخلوق خلق انه مخلوق خلقه الله منفصلا عنه. يقولون نعم. هناك صوت وحرف. القول الاول يقول
ليس هناك صوت ولا حرف الثاني والنعم هناك صوت وحرف ولكن هذا صوت الحرف ماذا؟ مخلوق - 00:28:47

هو اما ان يكون من مخلوق على لسان جبريل اما ان يكون مخلوق على لسان محمد صلى الله عليه وسلم ولكنه لم يصدر من الله عز
وجل خلقه الله عز وجل منفصلا عنه. قب يقولون قيب كيف تكلم به جبريل؟ يقولون الله عز وجل اوحى الى جبريل المعنى -

00:29:05
ثم جبريل نطق بالصوت الذي خلقه الله عز وجل على لسان جبريل. نعم. نعم والمعنى من الله. بين الاول والثاني ان الاول يقولون

الكلام ليس الكلام ليس لفظ ولا صوت اصلا - 00:29:21
الاول الكلام ليس صوت ولا لفظ ليس صوت ولا لفظ. كلام نفسي. الثاني يقول المعنى من الله عز وجل والكلام نعم صوت وحر ولكنه

ماذا؟ مخلوق منفصل عن الله عز وجل مخلوق منفصل عن الله عز وجل. قال الثالث - 00:29:38
الثالث والثالث مع انه معنى واحد قائم بذات الله. والامر والنهي والخبر والاستخبار ان عمر عنه بالعربية كان قرآنا ان عبر عنهم

بالعبرية كان توراتا. وهذا قول ابن قول ابن كلاب ومن وافقه كالاشعي وغيره. قيب ان كلاب هذه - 00:29:56
قبل الاشاعرة واشتهر ان القلابية هم يقولون كالاشاعرة نفس القول في خلق القرآن. ولكن هناك فرق بين هذا الفرق يعني ليس فرقا

مؤثرا كلاهما قولان باقلان. قيب آآ الكلابية يقولون القرآن حكاية عن كلام الله - 00:30:16
ها الاشعري يقولون القرآن عبارة عن كلام الله. واختلف آآ الذين تكلموا في الفرق يعني مبحث خلق القرآن قد يكون في بعض الاشياء

الغامضة قليلا. اختلف الذين تكلموا في الفرق. هل الحكاية والعبارة بمعنى؟ يعني بمعنى واحد ام بينهما فرق. الاشعرية يقولون لا نحن
لا - 00:30:37

يقول القرآن حكاية عن كلام الله. قالوا لان الحكاية تلزم ان تشابه المحكي. فهكذا سنشبه كلام المخلوق بكلام الخالق اما العبارة لا تلزم
ان تشابه المعبر عنه. العبارة تختلف عن المعبر عنه. يعني انا لو قلت كلام او اعطيك مثال. هكذا يقولون انا لو قلت كلام ثم انت حكيت

الكلام ستحكي الكلام بنفسك - 00:30:57
اللفظ. يقولون لفظ الحكاية هذا نتركه لاننا سنشبه كلام الخالق بكلام المخلوق. اما اذا قال الخطيب كلاما ثم انت عبرت عنه بطريقتك

انت عبرت عنه لا يلزم ان تقول نفس - 00:31:16
كلام الخطيب. صحيح؟ فلذلك الاشاعرة احتاقوا وقالوا عبارة عن كلام الله. وفي الحقيقة مذهبهما واحد. الاشاعرة حاولوا ان يوفقوا

بين الاشعار والقلابية ان يوافقوا بين مذهب اهل السنة الذين يقولون القرآن كلام الله غير مخلوق وبين مذهب المعتزلة. فقالوا في
الحقيقة الى مذهب المعتزلة الذين يقولون بخلق القرآن - 00:31:30

انهم اذا قرأوا القرآن عبارة عن كلام الله هم يثبتون الكلام النفسي ان الله عز وجل تكلم كلاما نفسيا كالفرقة الاولى. ثم بعد ذلك عبر
عنه جبريل بالفاظه ها او حاكاه جبريل بالفاظه كما قال آآ محمد بن سعيد بن كلاب هذا. واضح - 00:31:50

فاذا القول ان في الحقيقة يؤولان الى القول الثاني وهو قول المعتزلة. قول الاشاعرة والكلابية في الحقيقة هو قول المعتزلة الذين
يقولون بخلق القرآن. ولكنهم كما قل تجملوا في اللفظ. ما معنى تجملوا؟ اي بدلا من ان يقول القرآن مخلوق. اتوا بلفظ يوهم انهم لا

يقولون بهذا. وحقيقة الامر ان مذهبهم - 00:32:06
هو خلق القرآن. كما تجملوا في مسألة القدر وقالوا بالكسب وحقيقة الكسب والجبر. كما سيأتي عندما يتكلم عن باب الجبر الجبر

مذهب باب القدر ومذهب الاشاعرة في القدر. هم في الحقيقة ايضا في القدر يقولون - 00:32:26
بماذا؟ بالجبر. وفي خلق القرآن يقولون بان القرآن مخلوق فوافقوا المعتزلة في هذا. قيب وهذا كلام شيخ الاسلام فان حقيقة مذهب

الاشاعرة معتزلة. عبارة عن معنى وحديث يقول لا خلاف بين اهل السنة ان حليف القدس ليس كلام الله عز وجل. ولو انني قيب الا

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244423
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244424
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244425
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244426
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244427
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244428
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244429
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244430
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244431
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244432
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244433
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244434
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244435
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244436


على قول. لا قول الاخلاف خطأ. بعض بعض المحدثين يقولون الحديث - 00:32:40
قدس لفظه من الله ولكنه غير معجز. بعض المحدثين قالوا هنا. لكن الراجح ان لفظ الحديث القدسي ليس من الله عز وجل. الراجح

ان الحديث القدسي لفظه ليس من الله عز وجل. هذه هي مسألة - 00:33:10
فيها خلاف بين محدثين وهذا خلاف معتبر. هذا خلاف معتبر. فاذا قلنا ان لفظه ليس من الله انتهت المسألة. سيكون وفده مخلوقا.

نعم قيب قال الخامس رابعها انه حروف واصوات ازلية مجتمعة في الازل. وهذا قول قائفة من اهل الكلام ومن اهل الحديث. هؤلاء
يسمون - 00:33:20

اقترانية. انظر الذين يحكمون العقل ويذهبون الى الى قواعد فلسفية ابتدعوها يأتون بما لا تدركه العقول وينقدون انفسهم. هذا امر لا
يمكن ان يتصوره العقل انظر ماذا يقولون؟ يقولون نعم. حروف واصوات ازلية. القرآن - 00:33:44

حروف واصوات ازلية. ما معنى ازلية؟ ازلية اي لا اول لها لا اول له. انظر ماذا قال مجتمعة في الازل. انت الان عندما تتكلم بكلمة
تقول اكل. ماذا يخرج منك؟ الاصوات مرتبة. الالف ثم الكاف - 00:34:01

ثم اللام هم يقولون لأ لا يمكن ان نقول ان كلام الله عز وجل حادث النوع. اهل السنة يقولون قبل ان اصبح الرابع حتى نفهم مذهب
اهل السنة. اهل السنة يقولون في الصفات الفعلية دي قاعدة. عند اهل السنة. يقولون في الصفات الفعلية - 00:34:17

انها قديمة النوع حادثة الاحد قديمة النوع ماذا حادثة الاحاد من يشرح لنا هذه العبارة الصفات الفعلية ما معنى الصفات الفعلية؟
كالعلم كالسمع كالبصر كالكلام كالنزول كالمجيء كالاتيان كل هذه الصفات فعلية - 00:34:32

المحبة هذه الصفات قديمة النوع حادثة الاحاد اتفضل هذه الصفات يعني ثابتة لله عز وجل آآ منذ الازل ولكنها يعني ممكن ان تحدث
في اي وقت. جيد. عندما حادثة الاحاد معنى ذلك انها حاد مخلوقة. صحيح - 00:34:51

كلمة حادثة الاحاد ما معناها؟ هل معنى ان احادس الصفات الفعلية مخلوق لا هذا باقل قبعا. قديمة النوع الله عز وجل ما زال متكلما
لم يزل متكلما. صفة الكلام صفة قديمة قدم الذات - 00:35:13

واضح؟ كما ان ذاته ليس لها اول فصفة الكلام ليس لها اول ولكنها حادثة الاحاد. ما معنى حادثة الاحاد؟ كلمة الاحاد هي ليست
مخلوقة. ليس معناها مخلوقة. احسنت. حديثي يعني متعلقة بالمشيئة. حادثة يعني ماذا - 00:35:29

متعلقة بالمشيئة اياك ان تظن ان حادثة مخلوقة والا نكون قد وافقنا. قول المعتزلة وقال في الكفر. الذين قالوا ان كلام الله مخلوق.
واضح حادثة الاحاد ان يتكلم بها ويحدثها اذا شاء - 00:35:44

ليس معنى انه يحدثها بمعنى انه يخلقها لأ يحدثها يعني تتعلق بمشيئته تتعلق بارادته سبحانه وتعالى. اذا فهمنا هذه القاعدة انه يمكن
ان يكون هناك كلام بعد كلامه صح سيكلم الله عز وجل المؤمنين في الجنة. هذا الكلام لم يحدث الان - 00:35:58

سيكون في في المستقبل حسنا قيب مذهب الاقترانية هؤلاء ماذا يقولون لمذهب الرابع؟ يقولون لا لا يمكن ان نقول بحدوث الاحاد.
لو قلنا بحدوث الاحاد يلزم من هذا ان هذه الاحاد مخلوق - 00:36:17

فلذلك قالوا ان ان كلام الله عز وجل حروف واصوات ازلية مجتمعة في الازل. ما معنى مجتمعة؟ يعني كل هذه الاصوات والحروف
في نفس الوقت ليمكن ان ياتي منها كلام بعد كلام ولا حرف بعد حرف. وهذا امر لا يقبله العقل - 00:36:30

الامر لا يمكن واضح مفهوم هذا فكلام الله عز وجل لادم هذا سابق لكلامه لموسى عليه السلام ها وهكذا اذا هذا المذهب ما هو ما
معناه؟ معناه هؤلاء يسمون كما سماهم شيخ الاسلام بالاقترانية. لماذا سموا بهذا الاسم؟ انهم يقولون الاصوات والحروف - 00:36:46
مقترنة في الازل في نفس الوقت وهذا قبعا امر لا يقبله العقل. قيب. خامسها وخامسها انه حروف واصوات. لكن تكلم الله بها بعد ان

لم يكن متكلما. وهذا قول الكرامية وغيرهم. اذا قالوا تكلم الله - 00:37:06
بعد ان لم يكن متكلما هذا نسبة النقص الى الله عز وجل انه كان لا يتكلم تعالى الله عن ذلك. كان اخرس شبهه بالخرس. ثم بعد ذلك

تكلم. هذا قبعا ما دام من - 00:37:23
المذاهب ايضا. سادسها ان كلامه يرجع الى ما يحدثه من علمه وارادته القائم بذاته. وهذا يقول صاحب المعتبر. ويميل اليه الرازي في

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244437
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244438
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244439
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244440
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244441
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244442
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244443
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244444
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244445
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244446
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244447
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244448
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244449
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244450
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244451
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244452
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244453


المطالب العالية. بعض الاشعار قالوا بهذا القول وهذا القول في الحقيقة هو الرجوع الى الكلام النفسي. اثبات لماذا؟ للكلام النفسي ان
هذا الكلام متعلق بماذا؟ قال ما يحدثه من علمه وارادته. هل العلم والارادة - 00:37:33

الكلام لأ العلم مراده ليست كلاما. واضح؟ فهذا في الحقيقة يرجع الى ماذا؟ الى نفي الكلام المسموع بصوت وحرف واثبات الكلام
النفسي. قبعا الذين يعني يقولون ان الكلام بصوت وحرف مخلوق يلزم منه لوازم كثيرة جدا باقلة في تفسير ايات القرآن. يعني

عندما قال الله عز وجل لموسى - 00:38:00
اني انا ربك فاخلع نعليك انك بالوادي المقدس قوى. هم يقولون الذي تكلم بهذا ليس الله عز وجل هو جبريل. فيلزم من هذا ان

جبريل دعا موسى الى عبادته صحيح؟ وهكذا فيلزم ان هذا لوازم لوازم باقلة كثيرة. قيب - 00:38:20
قال سامعها ان كلامه يتضمن معنى قائما بذاته. وهو ما خلقه في غيره. وهذا قول ابي منصور ماذا تريدين؟ يتضمن معنا قائما بذاته

وهو ما خلقه في غيره. انظر ماذا قال؟ نفس الذي قاله الاشاعرة انه ماذا؟ معنى قائم - 00:38:36
في ذاتي اذا الكلام عندهم ماذا؟ معنى وليس لفظ. واللفظ خلقه فيه غيره. من غيره اما الرسول جبريل واما الرسول محمد عليه

الصلاة والسلام مرة اخرى معنا قائم في ذاته اذا هذا يثبتون ان الكلام معنى وليس لفظ كلام نفسي. وخلق هذا المعنى حروفا واصواتا
في غيره في غير الله عز وجل ومن - 00:38:57

جبريل او محمد عليهم الصلاة والسلام. قال وثامنها انه مشترك بين المعنى القديم القائم بالذات وبينما يخلقه في غيره من الاصوات
هذا قول ابي المعالي ومن تبعه. الجويني كل هؤلاء الاشعري. الراضي اشعري - 00:39:17

قيب انه بل معالي ابو معالي مؤسسي مذهب الاشعرة يقول كلام الله عز وجل مشترك. بين المعنى القديم القائم بالذات وبين ما
يخلقه في غيره من الاصوات هو يقول لفظ الكلام هذا لفظ مشترك. يدل على المشترك اللفظي هو ما دل على معنيين او اكثر. هذا

معنى مشترك في الوصول. فيدل على ماذا؟ على المعنى القائم بذات الله عز وجل - 00:39:33
هذا كلام وعلى ما خلقه ايضا على السنة الرسول جبريل او الرسول محمد عليهم الصلاة والسلام. ففي النهاية ايضا ماذا قال؟ ان

القرآن ماذا؟ مخلوق ان القرآن صوته حروف مخلوقة. قيب - 00:39:54
هذه هذه الاقوال كلها ترجع الى ماذا؟ اقرأ التاسع قبل ان نقرأ نقول جمع الاقوال التاسعة قال وتاسعها؟ الله تعالى لم هذا متكلما اذا

شاء ومتى شاء وكيف شاء وهو يتكلم به بصوت يسمع وان نوع الكلام قديم وان لم يكن الصوت - 00:40:09
المعين قديما. عندما نقول هذا معنى العبارة. قديم النوع حادث الاحاد. ان لم يكن نوع صوت معين قديما. هل معنى هذا ان الصوت

المعين الذي ليس قديما هل معنى انها مخلوق؟ لأ تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا - 00:40:29
نعم بل انا متعلق كالنزول من صفات الله عز وجل صفة النزول ينزل الله عز وجل في كل ليلة الى السماء الدنيا. صفة النزول هذه

قديمة النوع حادثة الاحاد. صح؟ تتجدد كل ليلة - 00:40:44
فهل نقول ان النزول او هذا مخلوق؟ لا لانه لا يمكن لماذا نقول؟ لان انا لو قلت انه مخلوق معنى ذلك انك يمكن ان تقيم في ذات

الخالق صفة مخلوقة. اليست الصفة المتعلقة بالموصوف - 00:41:00
لماذا نقول ان صفات الله عز وجل ليست مخلوقة؟ لان الصفة متعلقة بالموصوف. فلا يمكن ان يكون الموصوف غير مخلوق وان تكون

الصفة مخلوقة لان الصفة لا تنفك عن الموصوف - 00:41:15
هذا امر من ناحية العقلية مفهوم. الصفة لا تنفك عن الموصوف. بمعنى صفة البياض صفة السواد صفة الطول صفة القصر هذه

الصفات لا يمكن ان توجد في الخارج الا في الاذهان - 00:41:27
كما قال شيخ الاسلام ما معنى هذا؟ الصفة عندما اقول لك صفة الطول هذي موجودة في الذهن او يمكن ان ترى شيء اسمه صفة

الطول في الواقع في الذهن الصفات المجردة لا توجد الا في الاذهان - 00:41:44
الصفات المجردة لا توجد الا في الاذهان في العقول. اما في الواقع لابد ان تكون الصفة مرتبطة بماذا بموصوف فاذا كان الموصوف

مخلوقا كانت الصفة مخلوقة. اذا كان الموصوف غير مخلوق هو الله عز وجل لازم ان تكون الصفة غير مخلوقة - 00:42:00

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244454
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244455
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244456
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244457
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244458
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244459
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244460
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244461
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244462
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244463
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244464
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244465
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244466
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244467
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244468
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244469


واضح؟ نعم. فهو يقول تاسعها انه تعالى لم يزل متكلما اذا شاء ومتى شاء وكيف شاء وهو يتكلم به بصوت يسمع. وان نوع الكلام
قديم. وان لم يكن الصوت المعين - 00:42:18

قديما صوت المعين هذا لا يلزم ان يكون قديم قلنا الى انه لاء متعلق بالارادة ليس انه مخلوق متعلق بالارادة وهذا المأثور عن ائمة
الحديث والسنة. اذا القولين مرجع القولين - 00:42:31

آآ رجع الامر الى قولين نعم ننتقل الى هذا التفصيل الطويل يعني يكفي ان تعرف ان ماذا بالمعتزلة ولا شاعرة والماترودية والكرامية
كذلك يقولون ان الله القرآن الفاظه واصواته مخلوقة - 00:42:44

وان الذي ثبت لله عز وجل قبل ذلك وماذا المعنى؟ معنى قائم بالذات. معنى قائم بالذات ثم خلق اصواتا وحروفا يعبر بها الملك او
يعبر بها آآ الرسول عن هذه هذا المعنى القائم بالذات. قيب - 00:43:00

اول ما بدأت هذه البدعة بدأت في في العصر العباسي. بدأت يدعى اليه. قبعا البدعة قديمة. قلنا من زمن الجعد ابن دارها ماذا في
بالي؟ في زمن بني امية. في زمن هشام ابن عبدالملك - 00:43:15

دعي الى هذه البدعة واعتبرها الخلفاء يعني اول ما اعتبرت هذه البدعة بدعة خلق القرآن عند الخلفاء وامتحنوا بها الناس كانت في
زمن المأمون. المأمون العباسي لانه آآ قرب المعتزلة وجعل منهم آآ الوزراء كان لا وزير - 00:43:24

اسمه احمد بن ابي دؤاد. وهذا الوزير والذي دعا الى هذه البدعة واقنع المأمون بها. وامتحن المأمون الناس على هذه البدعة. كما
تعلمون يعني امتحن الامام احمد امتحن آآ كثيرا من العلماء. اشتهر ان الامام احمد عليه رحمة الله هو الذي - 00:43:40

اه رد هذه البدعة وهو الذي لم يأخذ بالرخصة كما اخز يحيى ابن معين مثلا. اخذ بالرخصة وقال ان القرآن مخلوق لانه كان ينتحل
الناس ويعذبهم بل وقتل بعضهم اشتهر ان الامام احمد هو الذي اه وقف امام هذه البدعة. ولكنه - 00:43:57

ولكن الامام احمد ليس وحده ليس وحده الذي آآ رد القول بخلق القرآن ولكن هذا الذي اشتهر وليس من العد والانصاف ان ينسب هذا
للامام احمد رحمه الله وحده ولكنه اشتهر ايضا في التاريخ - 00:44:13

لماذا؟ لانه كان عالما كبيرا جليلا له اتباع كثر. فلذلك اشتهر امر لكن كان معه محمد بن نوح كان معه في هذه الفتنة وثبت واه رفض ان
يقول ان القرآن مخلوق. كان معه ابو نعيم الفضل بن دكين. فهؤلاء ثبتوا في هذه الفتنة ولم يقولوا بخلق - 00:44:28

القرآن استمرت هذه الفتنة في زمن المأمون ثم بعد ذلك في زمن المعتصم ثم الواثق ولم تنتهي هذه الفتنة الا بعد ثلاثة خلفاء. في زمن
المتوكل الذي آآ اظهر السنة وقمع هذه البدعة. قيب - 00:44:46

آآ قبعا هذه البدعة التي امتحن عليها الناس. بعض يعني لماذا اقول هذا الكلام؟ لان كثيرا من الناس يقولون او يعني ينسبون هذا
الكلام الى بعض اهل العلم. يقولون انه لولا الامام احمد يوم الفتنة فتنة خلق القرآن - 00:45:01

لقال الناس بخلق القرآن هذا باقل. لان العلماء كما قلت علماء كثيرون كانوا يردون هذا القول بل حتى من العوام. حتى من عوام
الناس كانوا يستقبحون هذا القول يستقبحون هذا القول لانه يلزم - 00:45:15

ان من قال ان القرآن مخلوق لوازن كثيرة باقلة كفرية. يلزم ان يقول ان علم الله مخلوق. وان الله عز وجل كان جاهلا ثم اصبح عالما
صح قال تعالى انزله بعلمه والملائكة يشهدون. انزله الى القرآن بعلمه. فلو قلت ان القرآن مخلوق يلزمك ان تقول ان علم الله مخلوق.

ومعنى هذا ان الله عز - 00:45:28
قبل ان يخلق العلم كان جاهلا. فهناك لوازم كثيرة جدا باقلة كفرية تلزم من قال بخلق القرآن. قيب قال يقول شيخي رحمه الله وان

القرآن كلام الله الا بكسر الهمزة عطف على قوله ان الله واحد لا شريك له - 00:45:50
ثم قال وان محمدا عبده المصطفى وكسر همزة ان في هذه المواضع الثلاثة. لانها معمول القول اعني قوله في اول ولكلامه نقول في

توحيد الله. وقوله كلام الله منه بدا بلا كيفية القول رد على المعتزلة وغيرهما - 00:46:12
بين المعتزلة تزعم ان القرآن لم يبدو منه كما تقدم حكاية قولهم قالوا واضافة اليه اضافة تشريع لبيت الله وناقة الله يحرفون الكلمة

عن مواضعه وقولهم باقل. فان المضاف الى الله تعالى مع - 00:46:32

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244470
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244471
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244472
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244473
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244474
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244475
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244476
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244477
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244478
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244479
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244480
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244481
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244482
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244483
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244484
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244485
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244486


عام واعين فاضافة الاعيان الى الله بالتشريف وهي مخلوقة له كبيت الله وناقة وناقة الله وباخلاف اضافة المعاني كعلم الله وقدرته
وعزتي وجلالي وكبريائي وكبريائه. وكلامه وحياته وعلوه وقهره. فان هذا كله من - 00:46:52

لا يمكن ان يكون شيء من ذلك مخلوقا. اذا هذه اول حجة رد عليه. ساذكر بعض الحجج وارد عليه. بعض الحجج لهم. يقولون ان
الاضافة تدل على المغايرة الاضافة تدل على المغاير حتى يسمع كلام الله. معنى ذلك ان الكلام هذا غير الذات - 00:47:12

نعم الكلام غير الذات ولكن هل ما كان غير الذات معناه انه مخلوق؟ نعم المضاف الى الله عز وجل نوعان معان واعيان. الاعيان
اضافته اضافة تشريف. والمعاني اضافتها ليست اضافة تشريف انما هي من صفات الله - 00:47:30

عز وجل. نعم. والوصف بالتكلم من اوصاف الكمال وضدهم من اوصاف النقص. قال تعالى واتخذ قوم موسى من بعده من حليهم
عجلا جسدا له خوار. الم يروا انه لا يكلمهم ولا يهديهم سبيلا. فكان - 00:47:45

العجل مع كفرهم اعرف بالله من المعتزلة. فانهم لم يقولوا لموسى وربك لا يتكلم ايضا. وقال تعالى من اجل ايضا افلا يرون الا يرجع
اليهم قولا ولا يملك لهم ضرا ولا نفعا. فعلم ان نسي رجع القول - 00:48:05

ونمشي التكريم نقص يستدل به على عدم الوهية العلم. وغاية شبهتهم انهم يقولون يلزم منه التشبيه والتجسيم. فيقال لهم اذا قلنا
انه تعالى يتكلم كما يليق بجلاله انتفت شبهتهم. الا ترى انه - 00:48:25

اليوم نختم على افواههم وتكلمنا ايديهم وتشهد ارجلهم. فنحن نؤمن انها تتكلم انها تكلم ولا نعلم كيف تتكلم. وكذا قوله تعالى وقالوا
لجلودهم لما شهدتم علينا قالوا انطقنا الله الذي انطق - 00:48:45

وكل شيء وكذلك التسبيح الحصى والطعام. وسلام الحجر كل ذلك بلا فم يخرج منه صوت الصاعد من الرئة المعتمد على مقاقع
الحروف. فكما اثبتم هذا الكلام الحجر وللجلود بلا لسان وبلا آآ حنجرة وبلا رئة. يلزمك ان - 00:49:06

الكلام لله عز وجل. صحيح؟ نعم. والى هذا اشار الشيخ رحمه الله لقوله منه بدا بلا كيفية ظهر منه ولا يدرى كيفية تكلمه به. واكد هذا
المعنى بقوله قولا اتى بالمصدر المعرف للحقيق معزف - 00:49:26

كما اكد الله تعالى التكليم بالمصدر المسبت للحقيقة الناش للمجاز. اي منه بدأ بلا كيفية قولا ده حتى لا يظن ان احد انه بدأ بلا كيفية
المعنى. لهو قول كما في الاية وكلم الله موسى تكليما - 00:49:46

لم يقل كلم الله موسى فقط تكليما فهذا مصدر مؤكد للفعل. انه تكليم بصوت وحرف مسموع فماذا بعد الحق الا الظلام؟ ولقد قال
بعض امرئ ابي عم عمرو ابن العلاء احد القراء السبعة يريد ان تقرأ وكلم الله موسى كلم الله - 00:50:04

وكلم الله موسى بسم الله ليكون موسى هو المتكلم ذا الله. انظر الى تحريف يريدون ان يحرفوا القرآن. وكلم الله موسى ان موسى
هو الذي تكلم ليس الله  فماذا رد عليه؟ فقال له ابو عمرو هب اني قرأت هذه الاية كذا. فكيف تصنع بقوله تعالى؟ ولما جاء موسى -

00:50:27
بميقاتنا وكلمه ربه. هذا لا يمكن ان تغير في في اعرابها حتى يتغير المعنى. المعتزلين وكم في الكتاب والسنة من دليل على تكليم الله

تعالى باهل الجنة وغيرهم. وقد قال تعالى سلام قولا من رب رحيم - 00:50:50
عن جابر رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم بين اهل الجنة في نعيمهم اذ سطع لهم نوره فرفعوا ابصارهم فاذا

الرب جل جلاله قد اشرق عليهم من فوقهم فقال السلام عليكم يا اهل الجنة وهو - 00:51:10
الحمد لله. قال فينظر اليهم وينظرون اليه فلا يلتفتون الى شيء مما لهم فيه من النعيم ما داموا ينظرون اليه حتى يحتجب عنهم

وتبقى بركته ونوره عليه في ديارهم. رواه ابن - 00:51:30
ففي هذا الحديث اثبات صفة الكلام واثبات الرؤية واثبات العلو. وكيف يصح مع هذا ان يكون كلام الرب كله معنا واحدا. وقال تعالى

ان الذين يشترون بعهد الله وايمانهم ثمنا قليلا - 00:51:50
لا خلاق لهم في الاخرة ولا يكلمهم. ولا يكلمهم الله ولا ينظر اليهم. فاهانهم بترك تكريمهم انه لا يكلمهم تكريم تكريم هو الصحيح. اذ قد

اخبر في الاية الاخرى انه يقول لهم في النار اخسئوا فيها ولا تكلموا - 00:52:10

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244487
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244488
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244489
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244490
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244491
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244492
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244493
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244494
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244495
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244496
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244497
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244498
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244499
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244500
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244501
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244502
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244503


فلو كان لا يكلم عباده المؤمنين لكانوا في ذلك هم واعدائه سواء ولم يكن في تقصير اعدائي بانه لا يكلمهم فائدة اصلا. فنفي الكلام
هنا لا يكلمهم الله نفي الكلام معناه نفي ماذا - 00:52:30

نفي التشريف نفي الكلام الذي فيه تشريف واكرام. اما الكفار يكلمهم كلام اهانة واذلال يخسئوا فيها ولا تكلمون. نعم وقال البخاري في
صحيحه باب كلام الرب تبارك وتعالى مع مع اهل الجنة. وساق فيه عدة احاديث. فافضل - 00:52:47

نعيم اهل الجنة رؤية رؤية وجهه تبارك وتعالى وتسليمه لهم. وانكار ذلك انكار لروح الجنة واعلن نعيمها واخضرها التي ما قابت
لاهلها الا به. واما استدلالهم بقوله تعالى الله خالق كل شيء. والقرآن - 00:53:07

شيء ويكون داخلا في عموم كل ويكون مخلوقا. فهمتم هذه الشبهة عندهم؟ نعم. فمن اعجب العجب وذلك ان ان افعال العباد كلها
عندهم غير مخلوقة لله تعالى. هم انفسهم المعتزلة يقولون ان افعال العباد غير مخلوقة - 00:53:27

وانتم تقولون ان الله خالق كل شيء وافعال العباد شيء فيلزمكم ان تقولوا انها مخلوق. والصحيح انها مخلوقة ذهبوا الى ما هو
مخلوق فقالوا انه ليس بمخلوق. وذهبوا الى ما ليس بمخلوق فقالوا انه مخلوق - 00:53:46

نعم وذلك ان افعال العباد كلها عندهم غير مخلوقة لله تعالى. وانما يخلقها العباد جميعها. لا الله فاخرجوها من عموم الكل وادخلوا
كلام الله في عمومها مع انه صفة من صفاته به تكون الاشياء - 00:54:00

المخلوقة اذ بامري تكون المخلوقات. قال تعالى والشمس والقمر وان النجوم مسخرات لامره الا له الخلق والامر. كيف بهذه الاية ان
القرآن ليس مخلوقا. نعم ان العطف يقتضي ماذا؟ المغايرة. ان ان الخلق غير - 00:54:21

الامر والله عز وجل سمى القرآن ماذا ها امرا ذلك امر الله انزله اليكم. ذلك امر الله فالله سمى القرآن امر وفي هذه الليلة التي معنى الا
له الخلق والامر - 00:54:42

يعني الاله الخلق والقرآن فكونه عطف الخلق على القرآن معنى هذا انهما ليسا شيئا واحدا وان القرآن ليس مخلوقا. لان العطف
يقتضي المغايرة. واضح تفرق بين الخلق والامر فلو كان الامر مخلوقا لندم ان يكون مخلوقا بامر اخر - 00:54:59

والاخر باخر الى ما لا نهاية له. فيلزم التسلسل وهو باقل وقرد باقنهم. ان تكون جميع مخلوقة كالعلم والقدرة وغيرهما. وذلك صريح
الكفر. فان علمه شيء وقدرته شيء وحياته شيء. كان يقال ان علم الله شيء - 00:55:19

وقدرته شيء. ولذلك عبدالعزيز الكناني في الحيدة عندما ناقش بشر باريسي ولعله سيذكر شيئا من هذا. نادي مناظرة قال له اول
عبدالعزيز الكناني هذا عالم من علماء الشافعية الكبار اه سمع بان المأمون - 00:55:39

يدعو الى خلق القرآن. المامون تدرج مسألة دعوة الناس الى خالق القربى. الاول كان يقبل المناظرات يقبل ان يناظر اهل السنة هو
كان يعتقد بخلق القرآن يقبل المناظرات. ثم بعد ذلك تطور امر عندما اعتقد هذا الامر اعتقادا تاما خلق القرآن اصبح يمتحن الناس

ويعذبهم ويقتلهم على هذا القول - 00:55:54
عبد العزيز الكناني سمع ان المأمون يفعل آآ يفعل هذا يقول بخلق القرآن فاخذ ولده وذهب آآ الى حاضرة الخلافة ودخل المسجد في

يوم كان فيه الوزير موجودا. وزير المأمون - 00:56:13
فقام وسأل ولده قال يا بني امام الناس بصوت العالم ما تقول في القرآن؟ قال اقول ان القرآن كلام الله عز وجل غير مخلوق فقال لو

صدقت. اول ما سمع الناس هذا جروا وخرجوا من المسجد. لان الذي كان يقول هذا كان يقتل - 00:56:28
فاخذه الوزير وذهب به الى المأمون وكانت مناظرة مشهورة بينه وبين وزير آآ بين بشر الماريسي هذا. هذه المناظرة كتبها في كتاب

اسمه الحايدة. كتاب جميل جدا يعني المناظرة كانت بينه وبين بشر المريسي في حوالي مائة صفحة - 00:56:42
ومن الاشياء التي تدل عليه بها بشر ماذا؟ آآ هذه المسألة مسألة ماذا؟ انه يقول هل القرآن شيئا ام لا سأله بشر الماريسي هذا؟ قال

وهل القرآن شيء ام لا؟ وهذه القاعدة - 00:56:59
اه لعلي قلتها قبل ذلك ذكر شيخ الاسلام ان كل ما لم يثبت او ينفى كل ما لم يثبته الشرع. او ينفى في الشرع يستفصل فيه. ليدنب

باقلاق ولا ينفى باقلاق. قال له ان كنت تقصد بالشيء - 00:57:12

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244504
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244505
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244506
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244507
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244508
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244509
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244510
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244511
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244512
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244513
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244514
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244515
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244516
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244517
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244518
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244519
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244520


انه موجود او ليس موجود فهو شيء اما ان كنت تقصد بالشيء انه مخلوق فهو ليس بشيء يعني كلمة شيء هذه كلمة يستفصل فيها
ماذا تقصد بشيء؟ اذا قلت لك ليس بشيء معنى هذا انه ليس موجود والقرآن موجود - 00:57:27

نعم هو موجود. ان قلت تقصد بشيء انه موجود. ان كنت تقصد بشيء انه مخلوق فهو ليس بشيء. لانه ليس مخلوقا. واستدل عليه
بهذه الاية الاله الخلق والامر فاستدل عليه بشر المريسي بعموم قوله تعالى الله خالق كل شيء. قال ارأيت قوله تعالى تدمر كل شيء

بامر ربها هل - 00:57:41
دمرت كل شيء فقال يعني دمرت كل شيء. فقال لو انت مكذب للقرآن لان الله قال فاصبحوا لا يرى الا مساكنهم. بعدما قالت تدمر كل

شيء اثبت ان ما موجودة والمساكن شيء فلازم ان تقول ان هذا - 00:58:01
شيء ليس على سبيل العموم وان هذا عموما مخصوص. عموم عموم مخصوص. نعم. الحيدة. الحيدة والاعتذار. سموه الحيدة

والاعتذار عبدالعزيز الكيناني لماذا اه لانه قال له في النهاية انت تحيد عن الجواب. كلما سأله سؤالا هذا السؤال بهل اما ان تقول نعم
او لا. هذا واجاب جوابا اخر - 00:58:15

كما حاد قوم ابراهيم عليه السلام عندما سألهم ابراهيم قال فرأيتم ما تعبدون هل ينفعونكم او يضرون ماذا قالوا؟ هذا سؤال هل؟ اما
ان يقولوا نعم ينفعوننا او يقول لا ينفعوننا. فماذا اجابوا - 00:58:39

قالوا بل وجدنا ابانا كذلك يفعلون. حادوا عن الجواب ها وهذا ليس جوابا لسؤاله اصلا. فهذا يدل على ضعف حجة المناظر. انك تسأله
سؤالا لابد ان يجيب. يعني اجب بنعم او لا فيحيد - 00:58:56

يحيد عن الجواب ويدخل في موضوع اخر. انا ما اسألكم آآ ما سألتكم من اين تعلمتم هذه العبادة؟ هم قالوا وجدنا ابانا كذلك يفعلون.
ومن سألهم عن هذا. ما سألهم من اين - 00:59:09

تعلمتم هذا الشرك. فدايما كان بشر يفعل هكذا. حتى ان المأمون الزم بشرا وآآ تعجب من من آآ من آآ الذكاء هذا هذا الرجل كان ذكيا
جدا. تعجب من لانه وناظرها بالحجج النقلية - 00:59:19

الكتاب والسنة فلم ففشل بشر معه. فقال ناظرني بالقياس والعقل. فناظره بالقياس والعقل فغلبه ايضا. ان غلبه في الجانبين غلبة
غلبة في الجانبين. نعم وذلك صريح الكفر. فسمى الكتاب الحيدة لاجل هذا. سموه الحيدة والاعتذار - 00:59:33

لاجل هذا عبد العزيز الكناني يعني. نعم. فان علمه شيء وقدرته شيء وحياته شيء فيدخل ذلك في عموم الكل. فيكون مخلوقا بعد ان
بعد الله عما يقولون علوا كبيرا. وكيف يصح ان يكون متكلما بكلام يقوم بغيره؟ ولو صح ذلك للزم - 00:59:54

يكون ما احدثه من الكلام في الجمادات كلاما. وكذلك ايضا ما خلقه في الحيوانات ولا يفرق حينئذ بين نطق منطقة وانما قادة الجنود
انفقنا الله. ولم تكن نطق الله بل يلزم ان يكون متكلما بكل كلام خلقه - 01:00:14

زورا كان او كذبا او كفرا او هديانا اعان الله عن ذلك. واضح هذا يعني هذا لازم قولهم لو قلنا ان كلام الله مخلوق فيلزم من هذا ان كل
كلام يتكلم به المخلوقات تتكلم به المخلوقات هو ينسب الى الله عز وجل وهذا باقل. ولذلك يقول قد قرد ذلك الاتحادية اهل -

01:00:34
الحلول والاتحاد اهل الحلول والاتحاد. الذين يقولون ان الله عز وجل ها يحل في مخلوقاته يحل فيه مخلوقاته كحلول السكر في

الماء. كحلول السكر الماء نعم الاهلي حلول الاتحاد. قال ابن عربي - 01:00:57
وكل كلام في الوجود كلامه سواء علينا نثره ونظامه. يعني سواء كان هذا الكلام شعرا او نثرا فكله كلام في الوجود هو كلام الله عز

وجل تعالى الله عن قولهم علوا كبيرا. وكما قال الاخر ها آآ ابن الفارض قال وما الكلب والخنزير الا الهنا وما الله الا راهب في كنيسة.
فهم يقولون ان الله ان الله عز وجل يحل - 01:01:16

في جميع المخلوقات قال ولو صح ولو صح ان يوصف احد بصفة قامت بغيره لصح ان يقال للبصير اعمى وللاعمى بصير. لان المصير
قد قام وصف العمى بغيره. والاعمى قد قام وصف البصر لغيره. معنى هذا؟ ان الذين يقولون ان كلام الله مخلوق. وهذا الصفة قامت -

01:01:36

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244521
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244522
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244523
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244524
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244525
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244526
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244527
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244528
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244529
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244530
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244531
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244532
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244533
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244534
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244535


بغيره. قامت بمن؟ قامت بالله عز وجل. صحيح  قامت بالله عز وجل. صحيح؟ هذه الصفة قامت بالله وبالمخلوق بالمخلوق. يقولون
صفة الكلام قامت بالمخلوق. فكيف ننصب صفة قامت بغير بغير اي بالمخلوق؟ كيف ننسبها الى الخالق - 01:01:59

سبحانه وتعالى هذا لا يمكن. لو صح هذا في العقول لصح ان يقال للبصير الذي يرى انه اعمى. ننسب صفة العمى التي عند شخص
اخر الى البصير او نقول للاعمى انه بصير. لصح ان ننسب صفة عند ذات اخرى الى ذات اخرى - 01:02:17

هو واضح هذا قيب قال نعم. ولا صح ان يوصف الله تعالى بالصفات التي خلقها في غيره من الالوان والروائح والطعون والطول
والقصر ونحو ذلك وبمثل ذلك الزم الامام عبدالعزيز المكي بشرا هو ذكر هنا ان شئ من هذه المناظرة نعم. بين يدي المأمون بعد ان -

01:02:33
نتكلم معه ملتزما الا يخرج عن نص التنزيل والزمه الحجة. فقال بشر يا امير المؤمنين ليدع مطالبتي بنص ويناظرني بغير ان احتج

عليه في بداية المناظرة هم متفق ان يكون اساس المناظرة نص التنزيلا للكتاب والسنة. ففشل بشر فيها - 01:02:57
فبعد ذلك قال للمأمون خلاص يناظرني بغير التنزيل يناظرني بالعقل. بالحجج العقلية فان لم يدع قوله ويرجع عنه ويقر بخلق القرآن

الساعة والا فدمي حلال. يعني انا في الحجز العقلية قوي جدا سألزمه ان - 01:03:17
بخلق القرآن وان لم يقر اقتلني نعم قال عبدالعزيز تسألني ام اسألك؟ فقال بشر اسأل انت. وقمع في ان قمع في ان اخطئ ها؟ نعم.

فقلت له يلزمك واحدة من ثلاثة لابد منها. اما ان تقول ان الله خلق القرآن وهو عندي انا كلامه - 01:03:34
في نفسه خلق القرآن في نفسه هذا الحجة الاول. يعني اما ان تقول ان الله خلق القرآن في نفسه. او خلقه قائما بذاته ونفسه او

خلقهم في غيره قال اقول خلقه كما خلق الاشياء كلها. وحال عن الجواب. لم يرض ان يقتل واحدا من الثلاثة لانه لم يفهم الثلاثة اصلا
01:03:58 -

فلذلك لم يرضى ان يقتل واحدة من الثلاثة قال المأمون اشرح انت هذه المسألة ودعم اشرب. فقد انقطع. انقطع يعني لم يخطر؟
انقطع عن الحجة. لم يخطر واحدة لم يستطيع ان يجيب عن السؤال - 01:04:20

ولم يقطع واحدة من الثلاث. فقال عبدالعزيز ان قال خلق كلامه في نفسه فهذا محال. لان الله لا يكون اه محلا للحوادث المخلوقة. ولا
يكون منه شيء مخلوقا. نعم لو قال خلق وقلبها في نفسه فمعنى هذا كما قلنا منذ قليل انه لا يمكن ان تحل الصفة المخلوقة في

الخالق. صفة الخالق غير مخلوقة وصفة المخلوق مخلوقة - 01:04:32
قيب وان قال خلقه وفي غيره؟ وان قال خلقه في يعني خلقه في جبريل خلقه في في الرسول فيلزمه بالنظر والقياس ان كل كلام

خلقه الله في غيره فهو كلامه. يعني كل كلام خلق الله في غيره فهو كلامه حتى كلام الكفار. حتى قبيح الكلام - 01:04:56
نعم. وهذا اللازم التزم به الاتحادية كما قلنا منذ قليل وان قال خلقه قائما بنفسه وذاته فهذا محرم. لا يكون الكلام الا من ما معنى خلق

وفي نفس والدته؟ انتم فهمتم خلقه في نفسه؟ وفهمتم - 01:05:14
في غيره. معنى خلقه في نفسي وذاتي. يعني الكلام هو ذات المتكلم. الكلام نحن قلنا ان الصفة غير الموصوف. الكلام هو نفسه

المتكلم. وهذا لا يمكن لان الكلام لابد ان يصدر من متكلم. فهناك كلام وهناك متكلم. الكلام لابد ان يصدر من متكلم. هذا معنى خلقه في
نفسه وذاته. يعني الكلام هو ذات الله عز وجل - 01:05:30

الكلم هو ماذا؟ هو ذات الله عز وجل. هذا اللازم الثالث باقل ايضا. نعم. لان محمد لا يكون الكلام الا من متجر كما لا تكون الارادة الا
نريد ولا نعين وان من عاد ولا يعقد كلام قائم بنفسه يتكلم بذاته. فلما استحب من هذه الجهات يعني - 01:05:50

يتكلم بذاته. الكلام لابد له من ماذا؟ من ذات متكلم. ذات تتكلم بها. نعم. فلما استحال من هذه الجهات ان يكون مخلوقا علم صفة لله.
هذا مختصر من كلام الامام عبدالعزيز في الحيدة. ولو فكرت في معنى مخلوق لن تجده تخرج عن هذه الثلاث. فهو الزمه بالثلاث -

01:06:10
التي لم يلتزم بواحد منها. نعم. وعموم كل. وعموم كل في موضع بحسبه. في كل موضع بحسبه في كل موضع بحسبه ويعرف ذلك

بالقرائن الا ترى الى قوله تعالى تدمر كل شيء بامر ربها فاصبح - 01:06:30

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244536
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244537
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244538
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244539
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244540
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244541
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244542
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244543
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244544
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244545
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244546
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244547
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244548
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244549
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244550


لا يرى الا مساكنهم. ومساكنهم شيء ولم تدخل في عموم كل شيء دمرته ريح وزلك لان المراد تدمر كل شيء يقبل التدمير بالريح عادة.
وما يستحق التدمير. هذا الكلام القادم كله ايضا من كلام عبدالعزيز. من كلام - 01:06:48

صاحب الحايدة. نعم. وكذا قوله تعالى حكاية عن بلقيس واوتيت من كل شيء. المراد من كل شيء يحتاج اليه الملوك. وهذا اذ يفهم من
فرائض الانقلاب اذ مراد الهدهد انها ملكة كاملة في امر المؤمن. غير محتاجة الى ما يكمل به امر ملكها - 01:07:06

ولهذا قال له عبد العزيز عندما استدل عليها بهذه الاية وقد اوتي سليمان اضعاف اضعاف ملكها ولم تؤتى شيئا من ملك سليمان مع
انها الله وقد اوتيت منه كل شيء وهي لن تؤتى شيئا من ملكه سليمان. نعم - 01:07:26

والمراد من قوله تعالى خالق كل شيء اي كل شيء مخلوق وكل موجود سوى الله تعالى فهو مخلوق. فدخل في هذا العموم افعال العباد
حتما ولم يدخل في العموم الخالق تعالى. وصفاته ليست غيره - 01:07:41

لأنه سبحانه وتعالى هو الموصوف بصفات الكمال. وصفاته ملازمة لذاته المقدسة. لا يتصور انفصال صفاته عنه كما تقدم بشارة الى
هذا المعنى عند قوله ما زال من صفاته قديما قبل خلقه بل نفس ما استدل به يدل عليهم - 01:08:01

اذا كان قوله تعالى الله خالق كل شيء مخلوقا لا يصلح ان يكون دليلا. واما استدلالهم بقوله تعالى انا جعلناه القرآن العربي فما افسده
من استدلال. ما وجه الدلالة في الاية عندهم - 01:08:21

قالوا جعلناه بمعنى خلقناه. ها كقوله تعالى جعل جعل الظلمات والنور. جعل الظلمات والنور اي خلقا. هذا قبعا باقل لان جعلها تأتي
بمعنى خلقه وتأتي بمعنى سيارة هو سيقول هذا. نعم. فان جعلنا لما كان بمعنى خلق يتعدى الى مفعول واحد - 01:08:37

كقوله تعالى وجعل الظلمات والنور وقوله تعالى وجعلنا من الماء كل شيء حي افلا يؤمنون وجعلنا في الارض رواتب ان تميل بهم
واجعلنا فيها فجاجا سبلا لعلهم يهتدون. واذا تعبنا الى مفعولين لم يكن بمعنى خلقا. قال تعالى - 01:08:57

ولا تنقض الايمان بعد توكيدها. وقد جعلتم الله عليكم كفيلا. ما ان السيارة والتصوير ليس خلقا معنا سيارة كان الله لنا التصوير متعلق
بماذا؟ بالمشيئة. لو شاء لجعله عربيا ولو جاء لجعله سريانيا. ولو جاء لجعله بما شاء من اللغات - 01:09:17

هنا جعلناه اي علقناه بمشيئتنا سيرناه عربيا وليس معنا خلقناه عربيا. نعم. وقال تعالى ولا تجعلوا الله عرضة لايمانكم وقال تعالى
الذين جعلوا القرآن عظا وقال تعالى ولا تجعلوا يدك مغلولة الى الى عنقك. وقال تعالى ولا - 01:09:36

نجعل مع الله الهنا قرب. وقال تعالى واجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمن اناسا. ونظائرهم كثيرة. فكذا قول تعالى انا جعلناه قرآنا
عربيا وما افسد استدلالهم بقوله تعالى نودي من شاقئ الوادي الايمن في البقعة المباركة من الشجرة. على ان - 01:09:56

خلقه الله تعالى في الشجرة فسمع موسى منها. وعموا عما قبل هذه الكلمة وما بعدها. فان الله تعالى قال فلما اتاها النودي من شاقئ
الوادي الايمن. والنداء هو الكلام من بعد. فسمع موسى عليه السلام عليه السلام النداء - 01:10:20

فمن حال ثم قال في البقعة المباركة من الشجرة اي ان النداء كان في البقعة المباركة او من عند الشجرة. كما تقول سمعت كلام زيد
من البيت يكون من البيت لابتداء للغاية لا ان البيت هو المتكلم. نعم. لم يقولون نودي من شاقئ الوادي الايمن - 01:10:40

في البقعة المباركة من الشجرة. يقولون من الشجرة هذا معناه ان الله خلق كلاما في الشجر والشجرة التي كلمته هذا باقل ان من هنا
لابتداء الغاية كما تقول مثلا سمعت كلام زيد من البيت. يعني زيد في البيت وزيد وهو متكلم ليس البيت هو المتكلم كذلك هنا من

الشجرة ليس - 01:11:03
الشجرة هي المتكلمة. وهنا مكان هذا ابتداء صدور الكلام. نعم ولو كان الكلام مخلوقا في الشجرة لكانت الشجرة هي القائلة يا موسى

اني انا الله رب العالمين من قال اني انا الله رب العالمين غير رب العالمين. ولو كان هذا الكلام بنا من غير الله لكان قول فرعون. انا
ربكم - 01:11:21

اعلى صدقا اذ كل من الكلامين عنده مخلوق قد قاله غير الله. قد فرقوا بين الكلامين على اصله من على فاصليهم الفاسد ان ذاك كلام
خلقه الله في الشجرة وهذا كلام خلقه فرعون - 01:11:45

تحركوا وبدلوا واعتقدوا خالقا غير الله. وسيأتي الكلام على مسألة افعال العباد ان شاء الله تعالى. فان قيل فقد قال تعالى انه لقول

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244551
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244552
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244553
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244554
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244555
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244556
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244557
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244558
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244559
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244560
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244561
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244562
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244563
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244564
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244565
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244566


رسول كريم. وهذا يدل على ان الرسول احدثه اما جبريل او محمد صلى الله عليه وسلم. انه لقول رسول كريم مرة - 01:12:03
تتكلم عن النبي عليه الصلاة والسلام وما هو بقول شاعر. الاية الاخرى انه لقول رسول كريم ذي قوة عند ذي العرش مكين. فتارة نسب
سمى النبي عليه الصلاة الصلاة والسلام كريما نزب القول الى النبي عليه الصلاة والسلام وترك نسبه الى جبريل. فقالوا هذا دليل ان هذا

الكلام ممن؟ من جبريل او محمد عليهم الصلاة والسلام وليس من الله عز وجل - 01:12:23
فيقول هذه شبهتهم يعني. قيل ذكر الرسول معرف انه مبلغ عن مرسله. لانه لم يقل انه قول لكن او نبي فعلم انه بلغه عمن ارسله به.

ذا انه انشأهم من جهة نفسه. لانه قال ذكرها بصفة الرسالة. والرسول - 01:12:43
هو حامل للرسالة من غيره. فمعنى هذا ان هذا الرسول ليس منشئا لهذا الكلام وان هو مبلغ عن عن غيره. كما ان الملك يرسل رسولا

برسالة يبلغها الرسول. نعم. وايضا الرسول في احدى الايتين جبريل وفي الاخرى محمد فاضافته الى كل منهما تبين ان - 01:13:03
اضافة للتنوير از لو احدسه احدهما امتنع ان يحدثه الاخر؟ لو كان القرآن مخلوقا جبريل خلقه الله في جبريل او خلقه في محمد

يمتنع ان يكون مخلوقا في كليهما لو احدثه احدهما - 01:13:23
ينتهي ان يحدثه الاخر. فيمن يكون في جبريل فقط او في محمد فقط عليهم الصلاة والسلام. نعم وايضا وايضا فقوله رسول امين

دليل على انه لا يزيد من كلام الذي ارسل بتبليغه ولا ينقص منه بل هو امين على ما ارسل به يبلغه عن مرسله - 01:13:38
وايضا فان الله قد كفر من جعل قول البشر ومحمد صلى الله عليه وسلم بشر. فمن جعله قول محمد بمعنى وانشأه فقد كفر ولا فرق

بين ان يقول انه قول بشر او جني او ملك والكلام كلام من قال مبتدأ لا - 01:13:58
من قال ومبلغا ومن سمع قائلا يقول قفا نبكي من ذكرى حبيب ومنزل قال هذا شعر شعر امرئ قيس. ومن سمعه يقول انما الاعمال

بالنيات وانما لكل امرئ ما نوى. قال هذا كلام الرسول - 01:14:18
وان سمعه يقول الحمد لله رب العالمين الرحمن الرحيم مالك يوم الدين اياك نعبد واياك نستعين. قال هذا كلام  ان كان عنده خبر ذلك

والا قال لا ادري من كلام من هذا. ولو انكر عليه احد ذلك لك لكذبه - 01:14:36
هذا من سمع من غيره نظما ونصرا يقول له هذا كلام من؟ اهذا كلامك ام كلام غيرك؟ او كلام غيرك؟ اذا الاصل ان ينسب الكلام الى

المتكلم نعم. وبالجملة وبالجملة فهل السنة ذكر من اهل المذاهب الاربعة وغيرهم من السلف والخلف - 01:14:57
على ان القرآن كلام الله غير مخلوق. ولكن بعد ذلك تنازع المتأخرون في ان كلام الله هل هو معنى واحد قائم بالذات او انه حروف

واصوات تكلم الله بها بعد ان لم يكن متكلما او انه لم يزل متكلما اذا شاء ومتى شاء وكيف شاء واننا - 01:15:17
مع الكلام القديم. وهذا الاخير هو مذهب اهل السنة. نعم وقد يطلق بعض المعتزلة على على القرآن انه غير مخلوق ومرادهم انه غير

مختلق. مفترا مكذوب. بل هو حق وصدق ولا ريب ان هذا المعنى منتفي لاتفاق المسلمين. يعني اذا قيل اذا قال بعض المعتزل القرآن
غير مخلوق فلا يقصدون غير مخلوق. يعني غير محدث - 01:15:37

لهم يقولون انه محدث. غير مخلوق بمعنى ماذا؟ انه غير مختلق. الاختلاق هو الكذب والافتراء وهذا معنى صحيح. نعم والنزاع بين
اهل القبلة انما هو في كونه مخلوقا خلقه الله. او هو كلامه الذي تكلم به وقام بذاته. واهل السنة - 01:16:01

عن هذا والا فكونه مكذوبا مفطرا مما لا ينازع مسلم في بطلانه. ولا شك ان مشايخ المعتزلة وغيرهم من اهل معترفون بان اعتقادهم
في التوحيد والصفات والقدر لم يتلقوه لا عن كتاب ولا سنة. ولا عن ائمة الصحابة والتابعين - 01:16:20

بين لهم باحسان وانما يزعمون ان العقل دلهم عليه. وانما يزعمون انهم تلقوا من الائمة الشرائع. ولو ترك الناس سليمتي وعقولهم
المستقيمة. لم يكن بينهم نزاع. ولكن القى الشيطان الى بعض الناس اخذوه - 01:16:40

فرق بها بينهم. وان الذين اختلفوا في الكتاب لفي شقاق من بعيد. والذي يدل عليه كلام رحمه الله انه تعالى لم يزل متكلما اذا شاء
كيف شاء. وان نوع كلامه قديم. وكذلك ظاهر كلام الامام ابي حنيفة رضي - 01:17:00

رضي الله عنه في الفقه الاكبر فانه قال والقرآن كلام الله في المصاحف مكتوب وفي القلوب محفوظ وعلى الالسن مقروء وعلى النبي
صلى الله عليه وسلم منزل ولفظ بالقرآن مخلوق وكتابتنا له مخلوقة. وقراءتنا له مخلوقة. والقرآن غير مخلوقة - 01:17:20

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244567
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244568
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244569
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244570
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244571
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244572
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244573
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244574
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244575
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244576
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244577
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244578
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244579
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244580
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244581
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244582
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244583


وما ذكره الله في القرآن حكاية عن موسى وغيره من الانبياء عليهم الصلاة والسلام عن فرعون وابليس فان ذلك كله كلام الله في
اخبار عنهم كلام الله غير مخلوق. وكلام موسى وغيره من المخلوقين مخلوق. والقرآن كلام الله لا كلامهم. وسمع موسى عليه السلام -

01:17:40
سلام الله تعالى. فلما كلم موسى كلمه بكلامه الذي هو من صفاته لم يزل. وصفاته كلها خلاف الصفات المخلوقين يعلم ذاك علمنا ويغفر

ذاك قدرتنا ويرى ذاك رؤيتنا ويتكلم ذاك كلامنا. انتهى - 01:18:00
فقوله لما كلم موسى كلمه بكلامه الذي هو له من صفاته يعلم منه انه حين جاء كلمه لا انه لم يزل ولا يزال ازلا وابدا يقول يا موسى.

فان صفة الكلام صفة ماذا؟ صفة فعلية. صفة فعلية تتعلق بالمشيئة - 01:18:20
ليست صفة ذاتية. نعم. كما يفهم ذلك من قوله تعالى ولما جاء موسى لميقاتنا وكذبه ربه منه الرد على من يقول من اصحابه انه معنى

واحد قائم بالنفس لا يتصور ان يسمع. وانما يخلق الله الصوت في الهواء. كما قال - 01:18:38
وغيرهم نعم انما يغضب الله والصوت في الهواء هذا كلام الذين خالفوا اهل السنة وقالوا ان الاصوات والحروف مخلوقة. وان الكلام

معنى قائم بالذات فقط. نعم كلام مخلوط في الهوية ينتقل من المتكلم الى السامع. وقوله الذي هو من صفاته لم يزل رد على من
يقول انه حدث له وصف الكلام بعد - 01:18:58

لم يكن متكلما الجرامية لو نزعتم من الاقوال هذا قول الكرامية. نعم. وبالجملة. وبالجملة فكل ما تحتج به المعتزلة مما يدل على انه
كلام بمشيئته وقدرته وانه يتكلم اذا شاء وانه يتكلم شيئا بعد شيء فهو حق يجب قبوله. وما يقول به من يقول - 01:19:30

ان كلام الله قائم بذاته وانه صفة له. والصفة لا تقوم الا بالموصوف وهو حق يجب قبوله والقول به. فيجب الاخذ بما في قول كل من
الطائفتين من الصواب. والعدول عما يرده الشرع والعقل من كل من كل قول منهما. فاذا - 01:19:54

قالوا لنا فهذا يلزم ان تكون الحوادث قامت به قلنا هذا القول مجمل ومن انكر قبلكم قيام الحوادث بهذا المعنى به تعالى عن من الائمة
ونصوص القرآن والسنة تتضمن ذلك ونصوص الائمة ايضا مع صريح - 01:20:14

معكم وهذه الحوادث ليس معناها انها ماذا؟ ها؟ حوادث ليس معناها انها مخلوقة انما قلنا حوادث باعتبار تجددها سميت حوادث
باعتبار انها تتجدد متعلقة بالارادة يعني. نعم. ولا شك ان الرسل ولا شك ان الرسل - 01:20:34

والذين خاقبوا الناس واخبروهم ان الله قال ونادى ونادى ويقول لم يفهموهم ان هذه مخلوقات منفصلة عنه بل الذي يفهمه اياه ان
الله نفسه هو الذي تكلم. والكلام قائم به لا من غيره. وانه هو الذي تكلم به وقاله كما قال - 01:20:50

عائشة رضي الله عنها في حديث الاسم ولشأني في نفسي كان احقر من ان يتكلم الله في بوحي مثله. في نص الله عز وجل هو الذي
يتكلم بنفسه سبحانه وتعالى ولو كان المراد من ذلك كله خلاف مفهوم خلاف مفهومه لوجب بيانه اذ تأخير البيان - 01:21:10

وقت الحاجة لا يجوز. يعني لو اخطأت في قولها من ان يتكلم الله في كان النبي عليه الصلاة والسلام سيبين لها ان هذا خطأ لان تأخير
البيان عن وقت الحاجة لا يجوز. نعم. نعم - 01:21:32

اولا ها؟ ولا شك في الفقرة ولا شك ان الرسل فاذا قالوا لنا فهذا يلزم ان تكون الحوال فقامت به قلنا هذا القول مجمل. ومن انكر
قبلكم قيام الحوادث بهذا المعنى به تعالى من الائمة الان - 01:21:50

من انكر من الائمة قبلكم. من الائمة هذا يعني اه قصد الكلام هكذا. ومن انكر من الائمة قبلكم قيام الحوادث بهذا المعنى به تعالى هذا
مؤخر ان الائمة مؤخر متعلق بماذا - 01:22:20

بمن انكر من انكر من الائمة قبلكم هذا. من من الائمة قال ان الحوادث لا تقوم بالله عز وجل. ها نعم. نعم من انكر قبلكم قيام الحوادث
بهذا المعنى به اي بالله تعالى من الائمة ان الائمة هذا متعلق بماذا؟ بمن انكره. نعم - 01:22:36

نختم بهذه الفقرة القادمة قليلا قال ولا يعرف في لغة ولا عقل قائل متكلم لا يقوم به القوم والسلام. وانما قام الكلام بغيره. هم
يزعمون هذا. يزعمون انه يمكن ان يكون قائل متكلم وهو الذي لا الكلام قام بغيره. الكلام قام بغيره - 01:22:59

نعم. وان زعموا انهم فروا من ذلك حذرا من التشبيه. فلا يثبت صفة غيرهم فانهم اذا قالوا يعلم ذاك علمنا قلنا ويتكلم ذاك كتكلمنا

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244584
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244585
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244586
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244587
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244588
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244589
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244590
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244591
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244592
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244593
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244594
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244595
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244596
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244597
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244598
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244599


وكذلك سائر لان المعتزلة لا يمكننا صفة العلم - 01:23:19
انما يثبتونها انما يثبتونها. قيب بشر الماريسي غال وقال لا يجهل. سأله عبدالعزيز الكيناني قال له اسألك هل الله عز وجل يعلم او لا

يعلم؟ قال اقول لا يجهل فقال له اذا قلت لا يجهل هذا ليس مدحا. لان النفي لا يدل على - 01:23:39
المدح. واذا قلت هذه الاسطوانة العمود لا يجهل لم يكن فيه اثبات للعلم له. فان نفي الجهل ليستلزم اثبات العلم قب ولماذا لا يقول

لماذا لا يريد ان يثبت العلم؟ لانه لو اثبت العلم - 01:23:59
ان العلم غير مخلوق. وسيثبت ان القرآن غير مخلوق. ها انزله بعلمه. ذلك امر الله انزله اليك انزله بعلمه. نعم. قال وهل يعقل قادر لا

تقوم به القدرة او حي لا تقوم به الحياة؟ وقد قال صلى الله عليه وسلم اعوذ بكلمات الله التامات - 01:24:13
الكلمات التي لا يجاوزهن مرض ولا فاجر. فهل فهل يكون عاقل؟ انه صلى الله عليه وسلم عاذ بمخلوق من هذا كقوله اعوذ برضاك من

سخطك واعوذ بمعافاتك من عقوبتك. كما ان الرضا - 01:24:34
والمعافاة من صفات الله غير مخلوقة. لانه لا يمكن ان يستعاذ بمخلوق. كذلك الكلام اعوذ بكلمات الله. هذا الحديث دليل ان الكلام

ليس مخلوقا لانه لا تعادو بمخلوق. نعم وقوله اعوذ بعزة الله وقدرته من شر ما اجد واحاذر. وكقول واعوذ بعظمتك المغتال من
تحتها. كل هذه من صفات - 01:24:54

الله تعالى وهذه المعاني مبسوقة في مواضعها. وانما اشير اليها هنا اشارة. وكثير من متدخلي الحنفية على انه معنى واحد والتعدد
والتكسر والتجزي والتباعد. في الحاصل في الدلالات لا في المدلول. وهذه العبارات - 01:25:15

وسميت كلام الله بدلالتها عليه. وتأديه بها. كثير متأخرة حنفية يقولون ان كلام الله معنا واحد قائم بالذات قائم بالذات كما قال
الاشاعرة. والتعدد والتكثر التعدد تعدد الالفاظ. وكثرة الالفاظ والتجزؤ والتبعض ان الكلمة تتكون من حروف - 01:25:35

قد تكون اجزاء او ابعاد ابعاد جمع بعض حاصل في الدلالات لا في المدلول. يقصد في الدلالات اي في الالفاظ. لا في المدلول الذي هو
المعنى القائم بالنفس. يقولون المعنى القائم بالنفس شيء واحد - 01:25:56

ها والتعدد والتكاثر والتباعد هذا ماذا؟ في الالفاظ المخلوقة وهذا باقل لان هذا حقيقة مذهب المعتزلة. وهذه العبارات مخلوقة
وسميت كلام الله لدلالته عليه. يعني سمي هذه الالفاظ المخلوقة سميت كلام الله لانها تدل على ماذا؟ على الكلام المعنوي او الكلام

النفسي - 01:26:09
نعم. فان عبر بالعربية ان خلق الله الفاظا عربية فيها قرآن. وان عبر بالعبرية فهي توراة. فاختلفت العبارات لا الكلام. الكلام نفسي واحد

لا يختلف قالوا وتسمى هذه العبارات كلام الله مجازا. قبعا هذا باقل - 01:26:28
في الحقيقة هذا هو مذهب المعتزلة الذين يقولون ها ان الالفاظ والحروف مخلوقة. نعم. قال وهذا الكلام. وهذا كلام فاسد فان لا وان
معنى قوله ولا تقربوا الزنا. هو معنى قوله واقيموا الصلاة. ومعنى اية الكرسي ومعنى اية الدين. ومعنى سورة الاخلاص - 01:26:46

ومعنا تبت يدا ابي لهب. وكلما تأمل من سمع هذا القول تبين له فساده. وعلم انه مخالف لكلام السبب. انهم يقولون اصل الكلام النفسي
واحد فيلزم من هذا ان المتكلم به واحد - 01:27:06

ونادى هذا باقل قيب اقرأ اخي الفقر والحق في التوراة والحق ان التوراة. والحق ان التوراة والانجيل والزبور والقرآن من كلام الله
حقيقة وكلام الله تعالى فانه لم يزل يتكلم بما شاء اذا شاء كيف شاء. ولا يزال كذلك. قال تعالى قل لو كان البحر مدادا لكلمات -

01:27:21
ربي لنا فدا البحر قبل ان تنفذ كلمات ربي ولو جئنا بمثله مددا. وقال تعالى ولو ان ما في الارض من من شجر الاقلام والبحر يمد من

بعده سبعة ابحر ما نفدت كلمات الله. ان الله عزيز حكيم. ولو كان ما في المصحف - 01:27:43
ردا عن كلام الله وليس هو كلام الله. وليس هو كلام الله لما حرم على الجنب والمحدث مسه. ولو كان ما القارئ ليس كلام الله لما حرم

على الجنب قراءة القرآن. واضح حاجة - 01:28:03
هذا واضح نعم معنى الايتين واضح. قل لو كان البحر مدادا اي حبرا يكتب به لكلمات ربنا نفذ البحر قبل ان تنفذ كلمات ربي ولو جئنا

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244600
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244601
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244602
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244603
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244604
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244605
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244606
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244607
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244608
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244609
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244610
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244611
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244612
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244613
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244614
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244615


بمثله مددا. لو جئنا ببحور مثله مددا والعلماء في الارض من شجرة اقلام. لو جعلنا - 01:28:19
شجر الارض اقلام والبحر يمد من بعده سبعة ابحر مما نفذت كلماته كلمات الله فهذا دليل ان كلام الله عز وجل لا حصر له وانه قديم

النوع حادث ايحدثه بمشيئته اذا شاء سبحانه وتعالى وليس معنى انه آآ مخلوق. فحادث الالحاد معناه انه متعلق بالمشيئة ليس
مخلوقا نكمل هذه المسألة - 01:28:36

المرة القادمة حتى لا اقيل عليكم يبدو انكم تعبتم سبحانك اللهم وبحمدك نشهد ان لا اله الا انت نستغفرك ونتوب اليك - 01:28:56

https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244616
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244617
https://baheth.ieasybooks.com/media/387672?cue=20244618

