
  
    جدول المحتويات


    
      	
        الغلاف
      

      	
        التفريغ
      

    

  

  سلسلة رحلة اليقين - القناة الرسمية د. إياد قنيبي

  رحلة اليقين ٥٦: فانظروا كيف بدأ الخلق-هل أشار القرآن لتطور الإنسان؟

  إياد قنيبي


  
  السلام عليكم ورحمة الله.
  -
    
      00:00:05
    
  



  أيها الكرام، يستدل البعض بآيات من القرآن ليؤيد بها تطور الإنسان عن كائنات أدنى.
  -
    
      00:00:06
    
  



  فهل استدلالهم هذا صحيح؟
  -
    
      00:00:13
    
  



  بداية، هل العلم الرصدي التجريبي -الـ(Science)-
  -
    
      00:00:15
    
  



  أثبت تطور الإنسان عن كائنات أدنى؟
  -
    
      00:00:18
    
  



  أجبنا عن هذا السؤال بالتفصيل في حلقة (أصل الإنسان)
  -
    
      00:00:21
    
  



  حسنا، وهل البحث في نشأة الإنسان أصلاً هو من اختصاص الـ(Science)؟
  -
    
      00:00:24
    
  



  بيّنَّا أنَّ أصلَ الإنسان أمرٌ غيبيّ ليس خاضعًا للرصد ولا للتجريب،
  -
    
      00:00:28
    
  



  وبالتالي فهو خارج اختصاص الـ(Science).
  -
    
      00:00:34
    
  



  إذن فكيف نعرف أصل الإنسان؟
  -
    
      00:00:37
    
  



  بيَّنَّا أن الأمورَ الغيبيَّة من هذا النوع
  -
    
      00:00:39
    
  



  لا سبيل إلى معرفتها إلا بالدليل العلميّ الخبري.
  -
    
      00:00:42
    
  



  حلقة اليوم بناءٌ على هذه المفاهيم التي أثبتناها،
  -
    
      00:00:46
    
  



  فالذي عنده اعتراض على هذه المفاهيم عليه أن يرجع للحلقات المذكورة.
  -
    
      00:00:50
    
  



  وحلقة اليوم هي أيضاً للمؤمنين بأن القرآن من عند الله.
  -
    
      00:00:55
    
  



  فبدايةً -يا كرام- ضروري أن نتحرر من ضغط محاولة التوفيق بين الآيات
  -
    
      00:00:59
    
  



  وفكرةِ تطور الإنسان التي لا دليل عليها من الـ(Science)؛
  -
    
      00:01:04
    
  



  لننظرَ في نصوص الوحي نظرةً متحرّرة،
  -
    
      00:01:07
    
  



  فنفهمَها فهمًا صحيحًا غيرَ متأثرٍ بأوهامٍ مسبَقة.
  -
    
      00:01:11
    
  



  فإن أصل انحراف كثيرٍ من المسلمين قديمًا وحديثًا في التّعامل مع القرآن
  -
    
      00:01:15
    
  



  هو أنهم استقرَّ في أذهانهم أوهامٌ باطلة، مقرراتٌ مسبَقة،
  -
    
      00:01:20
    
  



  ثم راحوا يطوّعون نصوص القرآن لهذه المقررات، فقادهم ذلك إلى تحريف معاني القرآن،
  -
    
      00:01:26
    
  



  وهو من تحريفِ الكَلِم عن مواضعه. والله تعالى حينَ أخبرنا بأخبار أهل الكتاب
  -
    
      00:01:33
    
  



  أنهم ﴿يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ وَنَسُوا حَظًّا مِّمَّا ذُكِّرُوا بِهِ﴾ [القرآن 5: 13]،
  -
    
      00:01:39
    
  



  فقد أخبَرَنا بأخبارِهم لنَحذَرَ أن نفعلَ مثلَ فِعلهم.
  -
    
      00:01:45
    
  



  ومرَّة أُخرى نقول -يا كرام: هل الله قادرٌ على تَطويرِ الإنسان عن كائناتٍ أدنى؟
  -
    
      00:01:49
    
  



  نعم... هذا ممكنٌ في قدرةِ الله -تعالى- الذي لا يُعجِزُه شيءٌ،
  -
    
      00:01:55
    
  



  لكنْ سؤالُنا الآن: ما الذي أخبرنا به الوحي؟
  -
    
      00:02:00
    
  



  أي: ما هو الدليل العلميُّ الخبريُّ على أصلِ الإنسان؟
  -
    
      00:02:04
    
  



  فهذه الخطوة الأولى في منهجيَّتِنا: التّحرُّر من مقرَّرات مسبقة لا دليل عليها.
  -
    
      00:02:08
    
  



  ثانيا: سنرى هل بيّن الله تعالى خلق الإنسان في آيات محكمات واضحة المعنى لا لبْس فيها؟
  -
    
      00:02:14
    
  



  أم أنَّه -تعالى- ترك كيفيَّة خلقِ الإنسان مفتوحةً للاحتمالات؟
  -
    
      00:02:21
    
  



  ثالثا: سنلتزم بما يأمرنا به إسلامنا من أن نستقي الأخبار الحقة من القرآن والسنة معا،
  -
    
      00:02:26
    
  



  فنستعينَ بأحاديثَ صحيحةٍ على تأكيدِ الجواب عن نشأة الإنسان.
  -
    
      00:02:34
    
  



  رابعًا: سنرى الآيات التي يستدِلُّ بها (مُؤسْلِمُو) التطوُّر
  -
    
      00:02:38
    
  



  على أن الإنسان تَطوَّر عن كائناتٍ أدنى،
  -
    
      00:02:42
    
  



  سنضعُ هذه الآيات في سياقها القرآنيِّ، ونفهمُها على ضوء الآيات الأخرى؛
  -
    
      00:02:45
    
  



  فالقرآنُ يفسِّر بعضُه بعضًا.
  -
    
      00:02:50
    
  



  وسنرى في مقابل ذلك ملامح طريقَةِ (مُؤَسْلِمِي) التطوُّر:
  -
    
      00:02:53
    
  



  من التعامل مع القرآن بمقرَّراتٍ مسبقة موهومةٍ،
  -
    
      00:02:57
    
  



  ثمَّ تحريفَ دلالاتِ الآياتِ المحكمةِ،
  -
    
      00:03:01
    
  



  والإعراضَ بالكُلِّيَّة عن الأحاديث الصحيحة الواردة في الموضوع،
  -
    
      00:03:04
    
  



  وبَتْرَ الآيات -أو حتى أَجْزاءٍ منها- عن سياقِها، شعروا بذلك أم لم يشعروا.
  -
    
      00:03:08
    
  



  بدايةً: هناك من دَرَاوِنَة العرب من يأخذُ الخرافة كما هي، فيقولُ بتطوُّر الكائنات
  -
    
      00:03:14
    
  



  بالتغيُّرات العشوائيَّة والانتخابِ الأعمى ومَجْموعِ الصُدَف دون قصدٍ من خالقٍ،
  -
    
      00:03:20
    
  



  وتراهم يتخبَّطون، فَمَرَّةً يقولون بذلك، ومرةً يقولون: التطوُّر أداة الله في الخلق،
  -
    
      00:03:25
    
  



  وقد رددنا على هذا الاتجاه في حلقة (لماذا يُلحد بعض أتباع عدنان إبراهيم؟).
  -
    
      00:03:31
    
  



  قال بعض مُؤَسْلمي التَّطوُّر: لا... لا، نحن لا نقول بهذا،
  -
    
      00:03:38
    
  



  بل بالتطوُّر الموجَّهِ -أن الله طَوَّر الكائنات بعضَها إلى بعضٍ.
  -
    
      00:03:42
    
  



  حسنًا، تعالوا نستعرض الآيات التي يستدِلُّون بها.
  -
    
      00:03:47
    
  



  بدايةً: أكثر آيةٍ يستدلُّون بها على مبدأِ التطوُّر عمومًا هي قولُ الله -تعالى:
  -
    
      00:03:51
    
  



  ﴿قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ﴾ [القرآن 29: 20]
  -
    
      00:03:57
    
  



  يقولون: ماذا تريد أوضحَ من ذلك؟! الله يأمرنا أن ننظر كيف بدأ الخلق،
  -
    
      00:04:01
    
  



  أي كيف بدأت الحياة على هذا الكوكب، ونظريةُ التطوُّر هذا هو موضوعُها.
  -
    
      00:04:07
    
  



  - آها… لحظةً! هل هذه الآية دليلٌ على صحَّة نظريَّة التطوُّر موجّها أو غيرَ موجّه؟
  -
    
      00:04:12
    
  



  = لا - حسنًا… إذن، لماذا تستدلُّون بها؟
  -
    
      00:04:20
    
  



  = لأنَّها تدلُّ على أنَّه بالإمكانِ معرفةُ أصلِ الإنسان والمخلوقات
  -
    
      00:04:24
    
  



  بالسَّير في الأرض وباستخدام الـ(Science)
  -
    
      00:04:28
    
  



  - هل هذا معناها الذي يدلُّ عليه سياقُها؟
  -
    
      00:04:31
    
  



  = إن لم يكن هذا معناها فما معناها إذن؟
  -
    
      00:04:35
    
  



  - آها، تعالَوا نرى سياقَ الآية
  -
    
      00:04:38
    
  



  الآية هي من سورة العنكبوت، وسياقُها إقامةُ الحجَّةِ على مُنكري الإحياء بعدَ المَوت،
  -
    
      00:04:41
    
  



  أنَّ الله الذي يُبدئ الخلق بشكلٍ متجدِّدٍ مستمَرٍّ
  -
    
      00:04:46
    
  



  قادرٍ على أن يُنشِئَهم بعدَ مماتهم للحساب يوم القيامة، اسمع لسياق الآية:
  -
    
      00:04:51
    
  



  قال الله -تعالى: ﴿وَإِن تُكَذِّبُوا فَقَدْ كَذَّبَ أُمَمٌ مِّن قَبْلِكُمْ ۖ...
  -
    
      00:04:57
    
  



  وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ ۝
  -
    
      00:05:02
    
  



  أَوَلَمْ يَرَوْا كَيْفَ يُبْدِئُ اللَّهُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ۚ إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ۝
  -
    
      00:05:05
    
  



  قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ۚ
  -
    
      00:05:11
    
  



  ثُمَّ اللَّهُ يُنشِئُ النَّشْأَةَ الْآخِرَةَ ۚ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۝
  -
    
      00:05:14
    
  



  يُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَيَرْحَمُ مَن يَشَاءُ ۖ وَإِلَيْهِ تُقْلَبُونَ ۝﴾ [القرآن 29: 18-21]
  -
    
      00:05:21
    
  



  ﴿وَإِن تُكَذِّبُوا فَقَدْ كَذَّبَ أُمَمٌ مِّن قَبْلِكُمْ﴾
  -
    
      00:05:27
    
  



  إن تُكذِّبوا بالبعث والحساب فقد كَذَّبَت أممٌ أخرى بائدةٌ.
  -
    
      00:05:31
    
  



  ﴿وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ ۝
  -
    
      00:05:35
    
  



  أَوَلَمْ يَرَوْا كَيْفَ يُبْدِئُ اللَّهُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ﴾
  -
    
      00:05:38
    
  



  لاحظ! تركيبُ الكلام شبيهٌ بالآية بعدها
  -
    
      00:05:41
    
  



  ﴿فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقُ﴾، وهنا: ﴿يُبْدِئُ الله الْخَلْقَ﴾.
  -
    
      00:05:45
    
  



  هل المقصود بالآية: أولم يروا كيف ينشئ الله الكائنات من أصل مشترك بالتطوُّر الموجَّهِ؟
  -
    
      00:05:49
    
  



  لا علاقةَ لهذا المعنى بالسياق، وإنما: أولم يَرَوا كيف يُنشئُ الله المخلوقاتِ من عدم
  -
    
      00:05:55
    
  



  -أي بعد أن كانت معدومةً- البشرَ والنباتَ والحيوانات... يوجدها بعد أن لم تكن موجودة؟
  -
    
      00:06:01
    
  



  وهي بمعنى قوله -تعالى:
  -
    
      00:06:08
    
  



  ﴿وَهُوَ الَّذِي يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ﴾ [القرآن 30: 27]
  -
    
      00:06:10
    
  



  فإعادةُ المخلوقات أهون من خلقها أول مرَّة،
  -
    
      00:06:14
    
  



  لذلك قال هنا: ﴿إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ﴾.
  -
    
      00:06:19
    
  



  لكنَّ الإنسانَ قلَّما يتَّعِظُ بالمخلوقات التي اعتاد عليها من حوله لأنَّه أَلِفَها،
  -
    
      00:06:22
    
  



  ولأنَّ حواسَّه كانت تعمل من الطفولة قبل أن ينضجَ لديه التَّفكُّر والتَّأمُّل،
  -
    
      00:06:28
    
  



  فاعتاد على هذه الـمَشاهِد، وكان بحاجةٍ إلى تجديدٍ
  -
    
      00:06:33
    
  



  يجدد لديه مَلكة التأمل والتفكر والاتِّعاظ. كيف يحصلُ هذا التَّجديد؟
  -
    
      00:06:37
    
  



  ﴿قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ﴾،
  -
    
      00:06:42
    
  



  بأن يسيرَ الإنسانُ في الأرض فيرى مخلوقاتٍ أُخرى
  -
    
      00:06:47
    
  



  -يَرى حيواناتٍ ونباتاتٍ وجبالًا وأنهارًا ومَشاهدَ لم يَعتَدْها-
  -
    
      00:06:50
    
  



  تَدلُّه على عظمةِ الخالق وقُدرَته على البعث،
  -
    
      00:06:56
    
  



  يَرى من آثار الأُمَم البائدة والأُممِ التي حلَّت مَحَلَّها؛
  -
    
      00:07:00
    
  



  فيدركَ أنَّ اللهَ الذي أهلك أقوامًا وأحلَّ مَحَلَّهم أقوامًا
  -
    
      00:07:04
    
  



  قادرٌ على أن يبعَثهم جميعًا كما لم يُعجِزه إيجادُهم ولا إهلاكُهم، لذلك قال بعدها:
  -
    
      00:07:08
    
  



  ﴿ثُمَّ اللهُ يُنْشِئُ النَّشْأَةَ الْآخِرَةِ﴾ -يومَ القيامة-
  -
    
      00:07:15
    
  



  ﴿إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾.
  -
    
      00:07:20
    
  



  حسنًا، لماذا في الآية الأولى ﴿كَيْفَ يُبْدِئُ اللَّهُ الْخَلْقَ﴾
  -
    
      00:07:22
    
  



  وفي الثانية: ﴿فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ﴾؟
  -
    
      00:07:26
    
  



  لأنَّك في بلَدِكَ وبينَ أهلك ترى المواليد يُولدون ويَكبُرون عَبرَ السِّنين،
  -
    
      00:07:29
    
  



  ترى النباتَ يَخرُج ويَنمُو شيئًا فشيئًا، بينما عندما تسير في الأرض
  -
    
      00:07:35
    
  



  لا تكونُ مستقِرًّا لتَشْهَدَ هذه المراحلَ، وإنَّما ترى مَخلوقاتٍ بدأها اللهُ من قَبل.
  -
    
      00:07:40
    
  



  تعالَوا الآنَ نقرأ الآية في سياقها لنرى اتِّساق المعنى مع ما ذكرْنا:
  -
    
      00:07:46
    
  



  آخر الآية 17 من سورة العنكبوت: ﴿إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾… بعدها:
  -
    
      00:07:53
    
  



  ﴿وَإِن تُكَذِّبُوا فَقَدْ كَذَّبَ أُمَمٌ مِّن قَبْلِكُمْ ۖ وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ ۝
  -
    
      00:07:58
    
  



  أَوَلَمْ يَرَوْا كَيْفَ يُبْدِئُ اللَّهُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ۚ إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ۝
  -
    
      00:08:04
    
  



  قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ۚ ثُمَّ اللَّهُ يُنشِئُ النَّشْأَةَ الْآخِرَةَ ۚ
  -
    
      00:08:09
    
  



  إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۝
  -
    
      00:08:15
    
  



  يُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَيَرْحَمُ مَن يَشَاءُ ۖ وَإِلَيْهِ تُقْلَبُونَ ۝﴾ [القرآن 29: 18-21]
  -
    
      00:08:18
    
  



  السؤال الآن: أليس هذا المعنى واضحًا لائِحًا مُتَّسقًا مُقنِعًا؟
  -
    
      00:08:23
    
  



  أليْسَ معنًى فَهِمَه العرب عَبْرَ القرون فلَمْ يَسْتَشْكِلوا الآية؟
  -
    
      00:08:30
    
  



  وللعلم، فهذه خلاصةُ أقوال المفسِّرين في تفسير هذه الآية،
  -
    
      00:08:33
    
  



  الطبريِّ والقُرطبيِّ وابنِ كثير والبغَوي، ومن آخرِهم السَّعديُّ وابنُ عاشور
  -
    
      00:08:38
    
  



  وغيرُهما ممن جاءوا بعد (داروين) ولم يتأثَّروا بأوهامه ولم يتَّخذوها مُقرَّراتٍ
  -
    
      00:08:43
    
  



  يُعيدون تفسيرَ القرآن بناءً عليها.
  -
    
      00:08:49
    
  



  هل فَهِم أحدٌ من علماءِ المسلمين الكِرامِ الأذكياء الأتقياء عبْرَ الأربعة عشرَ قرنًا
  -
    
      00:08:52
    
  



  أنَّ الآية تدلُّ على وجوب البحث عن النَّشأة الأولى للكائنات في الزمان الأوَّل
  -
    
      00:08:58
    
  



  المُغَيَّب عنَّا والخارجِ عن نطاق السَّير والنظر والتأمُّل،
  -
    
      00:09:03
    
  



  ثُمَّ بناءِ الفرضيَّات والتخرُّصاتِ -التي لا سبيلَ إلى بَرْهَنَتِها-
  -
    
      00:09:07
    
  



  عمَّا إذا كانت الكائناتُ من أصلٍ مُشتَرَك أم لا؟
  -
    
      00:09:12
    
  



  هل هذا المعنى هو ما يناسب البرهنة على قضية يقينيَّة يريد الله أن يزرعها في النفوس:
  -
    
      00:09:14
    
  



  أنه -تعالى- قادر على البعث بعد الموت؟
  -
    
      00:09:22
    
  



  أم أنه معنى غامضٌ مُلتَفٌّ جدليٌّ؟ يَجِلُّ عنه القرآن، وفي مثل هذا السِّياق بالذَّات.
  -
    
      00:09:25
    
  



  فهذه الآية هي في سياق الاحتجاج على الكُفَّار، بالاستناد إلى أمرٍ بدهيٍّ
  -
    
      00:09:32
    
  



  يدركه الإنسان بالسير والتأمل في الأرض، حتى وإن كان خاملا لم يتَّعظ بما رآه في بيئته،
  -
    
      00:09:36
    
  



  ﴿قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ﴾
  -
    
      00:09:43
    
  



  أي بمُجرَّدِ أن تسيروا وتنظروا سيَتَحَصَّل لكُم هذا العِلم،
  -
    
      00:09:46
    
  



  قَطعِيَّاتٌ يقينيَّةٌ، لا (داروينِيَّاتٌ) مُؤَسْلَمَةٌ أو غيرُ مُؤَسلَمةٍ.
  -
    
      00:09:50
    
  



  ثم اسأل نفسك: الآيةُ تتضمَّن أمرا من الله: ﴿قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا﴾،
  -
    
      00:09:55
    
  



  فهلِ استجابَ المسلمون لهذا الأمر وساروا في الأرض فنظروا كيف بدأَ اللهُ الخلقَ؟
  -
    
      00:10:00
    
  



  الصحابةُ الَّذين أُنزلت الآية عليهم، والذين جعل اللهُ إيمانهم معيارًا فقال لهم:
  -
    
      00:10:05
    
  



  ﴿فَإِنْ آمَنُوا بِمِثْلِ مَا آمَنتُم بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوا﴾ [القرآن 2: 137]،
  -
    
      00:10:11
    
  



  ومَن بَعدَهم من قرونٌِ المسلمين عبْرَ ثلاثة عشر قرنًا قبل داروين…
  -
    
      00:10:14
    
  



  هل فَهِموا الآية واستجابوا فساروا في الأرض فنظروا كيف بدأَ اللهُ الخَلقَ؟
  -
    
      00:10:19
    
  



  أم أن الأُمَّة كلُّها لم تستجب لهذا الأمر الإلهي؛ بل ولم تفهمه أصلًا حتى جاء داروين،
  -
    
      00:10:25
    
  



  فأَفهمَها كيف تسيرُ وتنظر، وأَفهمَها ما معنى كيف بدأ الله الخلق.
  -
    
      00:10:33
    
  



  فهذه الآيةُ ليست دليلًا على نظرِيَّة التطوُّر موجهًا ولا غيرَ موجَّهٍ،
  -
    
      00:10:38
    
  



  ولا على إمكانيَّةِ معرفةِ النشأة الأولى للكائناتِ بالرصد والتّجريب.
  -
    
      00:10:44
    
  



  نأتي الآن -يا كرامُ- لموضوعِ أصلِ الإنسان. سيقول البعض: لماذا كلُّ هذه الضَّجَّة؟!
  -
    
      00:10:49
    
  



  دعونا من الماضي! ركِّزوا لنا على الحاضر! وفيم يُهمُّني معرفةُ أصل الإنسان؟!
  -
    
      00:10:54
    
  



  الله -سبحانه وتعالى- لا يكرِّر قصَّة آدم في سبعةِ مواضعَ من القُرآن
  -
    
      00:10:59
    
  



  -فضلًا عن ذِكر اسمه خمسًا وعشرين مرة- إلا لأمرٍ جَلَلٍ.
  -
    
      00:11:05
    
  



  فخَلقُ آدمَ هو من الحقائق الكُبرى التي أراد الله -تعالى- أن يَرفَع الغُموض عنها
  -
    
      00:11:10
    
  



  بشكل قطعيّ يقينيّ في كتابه ابتداءً، وتأكيدا في سُنَّة نبيّه محمدٍ -صلى الله عليه وسلم،
  -
    
      00:11:14
    
  



  فقصَّةُ آدم تُجيب عن سؤالٍ من الأسئلة الوجوديَّة الكُبرى:
  -
    
      00:11:22
    
  



  من أنا؟ وما أصل البشر الذين أنتمي إليهم؟
  -
    
      00:11:27
    
  



  فلا يَدعُها الله -سبحانه وتعالى- لحالةٍ من عدم اليقين.
  -
    
      00:11:30
    
  



  قصَّة خَلقِ آدم تُخبرُنا عن أصل الإنسان، طبع الإنسان، وظيفة الإنسان، عدوِّ الإنسان،
  -
    
      00:11:34
    
  



  أمرٌ جلَلٌ عظيمٌ، قال الله فيه:
  -
    
      00:11:41
    
  



  ﴿قُلْ هُوَ نَبَأٌ عَظِيمٌ ۝ أَنتُمْ عَنْهُ مُعْرِضُونَ ۝
  -
    
      00:11:44
    
  



  مَا كَانَ لِيَ مِنْ عِلْمٍ بِالْمَلَإِ الْأَعْلَىٰ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ۝﴾ [القرآن 38: 67-69].
  -
    
      00:11:47
    
  



  قِصَّة خَلق آدمَ ترتبط بالغَيبيَّاتِ الكُبرى: الله، الملائكة، الجِن،
  -
    
      00:11:51
    
  



  الجَنة، النار، الروح، أصل الحياة، غاية الحياة… ترتَبط بها ارتِباطًا وثيقًا،
  -
    
      00:11:57
    
  



  وهي الغّيبيَّات التي يَنفيها الإِلْحاد مُتَّكِئًا على الداروينيَّة.
  -
    
      00:12:03
    
  



  تتساءل: وفيم يُهمَّنا أصلُ الإنسان،
  -
    
      00:12:08
    
  



  ونحن نُعاني سياسيًّا واقتصاديًّا ونتَجَرَّع الظلم من مُجرِمِي الأرض؟
  -
    
      00:12:10
    
  



  فأقول لك: من مصلحة مُجرِمِي الأرض أن يعتقد النَّاس بأنَّهم ما هم إلا شكلٌ حَيَوانيٌّ
  -
    
      00:12:14
    
  



  ظَهَر بمجموع الصُدَف، فتَنظُر لنفسِكَ كحيوان جاء عبثًا،
  -
    
      00:12:21
    
  



  وما أسهلَ إذلالَ من ينظُر لنفسه بهذِه النَّظرة.
  -
    
      00:12:25
    
  



  بينما يخبرك الله -تعالى- بنشأة أبيك آدم؛ لِتعْلم أنَّك مُكرَّم،
  -
    
      00:12:30
    
  



  ﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ﴾ [القرآن 17: 70]،
  -
    
      00:12:35
    
  



  أُنزِلْتَ لمَهمَّةٍ عَظِيمةٍ،
  -
    
      00:12:37
    
  



  ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً﴾ [القرآن 2: 30]،
  -
    
      00:12:39
    
  



  فلا تخضَع لأحدٍ إلَّا له -سبحانه: ﴿قُلْنَا اهْبِطُوا مِنْهَا جَمِيعًا ۖ...
  -
    
      00:12:41
    
  



  فَإِمَّا يَأتِيَنَّكُم مِّنِّي هُدًى فَمَن تَبِعَ هُدَايَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ...
  -
    
      00:12:45
    
  



  وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۝﴾ [القرآن 2: 38]
  -
    
      00:12:51
    
  



  ثُمَّ إنَّ المسألةَ تَتَجاوزُ أصْلَ الإنسان إلى القرآن كُلِّه،
  -
    
      00:12:52
    
  



  فإذا كانتْ قضيَّةً محسومَةً مُحكَمَةً كخلق آدم
  -
    
      00:12:56
    
  



  قابلةً للتَّأَوُّل -بل لتحريفِ المعنى- بِناءً على نظرَيَّاتِ العلمِ الزَّائف،
  -
    
      00:13:00
    
  



  فما الَّذي يمنعُ أن يكونَ القرآنُ كلُّه رموزًا مائعَ الدَّلالةِ؟
  -
    
      00:13:05
    
  



  تمييع دلالة آيات خلق آدم يفتح الباب لتمييع دلالة آيات الحقائق وآياتِ التَّشريع معًا،
  -
    
      00:13:09
    
  



  ولا يعودُ هناك معنًى لوصفِ القرآنِ بالكتابِ المبين ولا لقولِ الله -تعالى:
  -
    
      00:13:16
    
  



  ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ...
  -
    
      00:13:21
    
  



  وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ۝﴾ [القرآن 16: 89].
  -
    
      00:13:25
    
  



  بل وصلَ الأمر ببعضِ محاولاتِ توفيقِ الداروينيَّة مع القرآنِ
  -
    
      00:13:29
    
  



  إلى ادِّعاء أنَّ آدمَ ليس أبَا البشرِ الحاليِّين كلِّهم بل عِرقٍ منهم،
  -
    
      00:13:33
    
  



  وبالتالي فَلَكَ أن تتصوَّر كيف تُصبح الآيات المَبدوءةُ بـ(يا بني آدم)
  -
    
      00:13:38
    
  



  كأنَّها خِطابٌ لجُزءٍ من البشر، لعِرْقٍ مُعيَّنٍ، بينما الآخرون غيرُ مخاطبين بها.
  -
    
      00:13:43
    
  



  مما تقدَّم تَفهَمُ لماذا كان العبثُ بدلالة آياتِ خَلق آدمَ بناءً على خُرافةِ التطوُّر
  -
    
      00:13:49
    
  



  قنطرةً لضياعِ قُدُسِيَّةِ الوحي في نفوس عددٍ من شباب المسلمين،
  -
    
      00:13:57
    
  



  بينما دراونة العرب يقولون مقالةَ مَنْ قَبْلَهم:
  -
    
      00:14:02
    
  



  ﴿إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا إِحْسَانًا وَتَوْفِيقًا﴾ [القرآن 4: 62].
  -
    
      00:14:06
    
  



  تعالَوا بدايةً -يا كرام- نرى ما المُحكَمُ في شأن خَلْقِ آدمَ -عليه السلام-
  -
    
      00:14:09
    
  



  ثمَّ نُناقش تفسيرَ مُؤَسْلِمِي التَّطوُّر للآياتِ الَّتي يستدِلُّون بها.
  -
    
      00:14:15
    
  



  هل الخلق الخاصُّ لآدم أمرٌ مُحكَمٌ قطعيٌّ؟
  -
    
      00:14:20
    
  



  ونقصِد بالخلقِ الخاصِّ الخلقَ المُنفَصِلَ المُميَّز عن باقي المخلوقات.
  -
    
      00:14:23
    
  



  تعالَوا نَتْلُ بعضَ الآياتِ التي تَضَعُك في أجواءِ هذا الحَدَث العظيم
  -
    
      00:14:28
    
  



  ثُمَّ نَقِفُ عندها مُتَأمِّلينَ؛ لنرى: إن كُنتَ تُؤمِنُ بالقرآن،
  -
    
      00:14:33
    
  



  فهل هذا الخلقُ الخاصُّ هو أمرٌ يحتملُ الإبهامَ واللَّبسَ والغموضَ والترميزَ؟
  -
    
      00:14:38
    
  



  أم أنَّه واضحٌ محكَمٌ قطعيٌّ؟
  -
    
      00:14:43
    
  



  هل ظُهور آدمَ هو حدثٌ بيولوجي تمَّ بأسبابٍ مادِّيَّة؟
  -
    
      00:14:46
    
  



  أم أنَّه حدثٌ استثنائي خارِجٌ عن معهودِ الأسبابِ
  -
    
      00:14:50
    
  



  مُحتَفٌّ بعالَمِ الغيب بما فيه من ملائكةٍ وجنٍّ وكلامِ الله لآدمَ واختبارِه له؟
  -
    
      00:14:53
    
  



  قال الله تعالى:
  -
    
      00:15:00
    
  



  ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَىٰ وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ۝...
  -
    
      00:15:01
    
  



  وَقُلْنَا يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا...
  -
    
      00:15:09
    
  



  وَلَا تَقْرَبَا هَٰذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ ۝
  -
    
      00:15:14
    
  



  فَأَزَلَّهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ ۖ وَقُلْنَا اهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ ۖ...
  -
    
      00:15:18
    
  



  وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرٌّ وَمَتَاعٌ إِلَىٰ حِينٍ ۝﴾ [القرآن 2: 34-36]
  -
    
      00:15:25
    
  



  ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِّن طِينٍ ۝
  -
    
      00:15:28
    
  



  فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ ۝﴾ [القرآن 38: 71-72]
  -
    
      00:15:34
    
  



  ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِّن صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَإٍ مَّسْنُونٍ ۝
  -
    
      00:15:38
    
  



  فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ ۝
  -
    
      00:15:46
    
  



  فَسَجَدَ الْمَلَائِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ۝ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَىٰ أَن يَكُونَ مَعَ السَّاجِدِينَ ۝﴾ [القرآن 15: 28-31]
  -
    
      00:15:50
    
  



  فأوَّلًا: فصَّل اللهُ تفصيلًا في المراحل الَّتي مرَّ بها خَلْقُ الإنسان:
  -
    
      00:15:56
    
  



  الترابِ والطينِ والصَلْصالِ من الحمأِ المسنونِ والصلصالِ كالفَخَّار،
  -
    
      00:16:02
    
  



  إلى أن تَكوَّنَ هذا الجسمُ الَّذي نُفخَتْ فيه الرَُوحُ.
  -
    
      00:16:06
    
  



  ماذا تفعلون بهذه الآياتِ يا مؤسلمي تَطوُّر الإنسان؟
  -
    
      00:16:10
    
  



  كيف تُوفِّقُون بينها وبين أوهامِ داروين؟
  -
    
      00:16:14
    
  



  ستَجدُ منهم من يقول: المقصودُ بهذه الآيات هو أنَّ الله خَلَقَ الكائنَ الأوَّل
  -
    
      00:16:18
    
  



  أو الخلِيَّة الأولى الَّتي تَطوَّرتْ عنها الكائنات، ثمَّ بعد ذلك اشتغَلَ التَّطوُّر،
  -
    
      00:16:23
    
  



  فأخرجَ لنا كُلَّ الكائناتِ الحَيَّةِ ومنها الإنسان عَبرَ مئاتِ الملايين من السنين.
  -
    
      00:16:28
    
  



  فبِناءً على قولِهم: كأنَّ الله فصَّلَ تفصيلًا في المراحلِ الأولى لخَلْقِ الكائنِ
  -
    
      00:16:35
    
  



  الَّذي سيكونُ منه الإنسانُ ولم يذكُرِ المراحلَ الكثيرةَ بعد ذلك،
  -
    
      00:16:40
    
  



  ولم يُشِرْ إليها في القرآن -ولو مرَّةً واحدةً.
  -
    
      00:16:44
    
  



  انظر إلى التَكلُّف حينَ تَفرضُ علينا سيناريوهاتُ مؤسلمي الخرافةَ أن نُقحِم في الآيات:
  -
    
      00:16:48
    
  



  ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِّن صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَإٍ مَّسْنُونٍ﴾
  -
    
      00:16:54
    
  



  مرورًا بكائناتٍ انتقاليَّةٍ ومخلوقاتٍ شبهِ حيوانيَّةٍ عبرَ ملايين السنين.
  -
    
      00:17:01
    
  



  ﴿فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ﴾
  -
    
      00:17:07
    
  



  عندما يقول الله -تعالى: "سوَّيته" أَيْ سوَّيتُ هذا البشرَ…
  -
    
      00:17:10
    
  



  "ونفختُ فيه"؛ أيْ في هذا البشرِ، لكنْ كأنَّ مؤسلمي الخُرافة يُضيفون إلى الآياتِ:
  -
    
      00:17:14
    
  



  سويتُ سلَفًا حيوانيًّا للبشر ونفخت فيه من روحي.
  -
    
      00:17:20
    
  



  ماذا تفعلون -يا مُؤَسلمي الخرافة- بالأحاديث الصَّريحة الصَّحيحةِ المُؤَكِّدةِ لمعنى الآيات،
  -
    
      00:17:24
    
  



  كالحديث في صحيح مسلم ومُسند أحمدَ وصحيحِ ابن حبَّان ومُسند الطيالسي وأبي يَعلى وغيرِهم
  -
    
      00:17:31
    
  



  عن أنس -رضي الله عنه- قال: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال:
  -
    
      00:17:37
    
  



  «لما صوَّر الله آدمَ في الجنَّة تركَهُ ما شاء الله أن يَترُكَه،...
  -
    
      00:17:42
    
  



  فَجعَلَ إبليسُ يطيفُ به ينظُر ما هُو، فلمَّا رآهُ أجوفَ عرَفَ أنَّهُ خُلِقَ خَلْقًا لا يَتَمالَك»،
  -
    
      00:17:46
    
  



  وليس في ذلك أسلافٌ حيوانيَّةٌ ولا مراحلُ انتقاليَّةٌ.
  -
    
      00:17:53
    
  



  فأوَّلًا: الآياتُ والأحاديث صريحةٌ في خَلق الإنسان مِن مَراحلَ مُحدَّدَةٍ
  -
    
      00:17:56
    
  



  لا مكانَ فيها لإقحام فكرةِ الأسلاف الحيوانيَّة.
  -
    
      00:18:02
    
  



  ثانيًا: لو كان القرآنُ يتكلَّم في هذه الآياتِ عن خَلقِ الكائنِ الأوَّل أو الخلِيَّة الأولى
  -
    
      00:18:06
    
  



  الَّتي منها انحدَر الإنسانُ وبقيَّةُ المخلوقاتِ
  -
    
      00:18:12
    
  



  لوَضَّح القرآنُ أنَّ هذه مراحلُ خلقِ الكائناتِ الحيَّةِ كلِّها لا آدمَ فحسب،
  -
    
      00:18:15
    
  



  ولكان مُقتَضَى التِبيانِ أن يقولَ القُرآن:
  -
    
      00:18:22
    
  



  (إني خالقٌ الخَلقَ كلَّه من طين)، وليس ﴿بَشَرًا مِنْ طِينٍ﴾..
  -
    
      00:18:25
    
  



  ثالثًا: الآياتُ تُبيِّن شرَفًا خاصًّا في خَلْقِ آدم، قال الله -تعالى- في سورة (ص):
  -
    
      00:18:30
    
  



  ﴿قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ...
  -
    
      00:18:36
    
  



  أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ الْعَالِين﴾ [القرآن 38: 75]
  -
    
      00:18:41
    
  



  ﴿لِـمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ﴾...
  -
    
      00:18:43
    
  



  لو كان المعنى أنَّه خَلَقَ الكائنَ الأوَّل بيديه،
  -
    
      00:18:45
    
  



  ثُمَّ بعد ذلك اشتغل التطوُّرُ فأخرج لنا كلَّ الكائنات الحيَّةِ ومنها الإنسان،
  -
    
      00:18:48
    
  



  فمعنى ذلك أنَّ كُلَّ الكائنات الحيَّةِ على كوكب الأرض مخلوقةٌ بيدَيِ اللهِ،
  -
    
      00:18:54
    
  



  وبالتالي فيشترك في هذا التَّشريفِ النَّمْلُ والخنازيرُ والفئرانُ،
  -
    
      00:18:59
    
  



  ولمَا كان لخَلْقِ آدمَ بيدَيِ اللهِ مِيزةٌ،
  -
    
      00:19:04
    
  



  ولقالَ إبليسُ: يا ربّي، ما المِيزةُ في أن تخلُقَ آدمَ بيديكَ...
  -
    
      00:19:07
    
  



  وقدِ اشتركَ في ذلكَ مُحَقَّراتُ المخلوقات؟
  -
    
      00:19:11
    
  



  بينما ذكر الله الخلق بِيَدَيْهِ في سياقِ إظهارِ شرفِ آدمَ وتميُّزِه عن غيرِه:
  -
    
      00:19:14
    
  



  ﴿قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ﴾.
  -
    
      00:19:20
    
  



  وفي حديث الشَّفاعة الذي رواه البخاري ومسلم أنَّ الناس يأتون إلى آدم فيقولون له:
  -
    
      00:19:24
    
  



  «يا آدمُ أنتَ أبو البشر، خلقك اللهُ بيدِه»
  -
    
      00:19:30
    
  



  ولو لمْ يكُن لخلق آدم بيدَيِ اللهِ ميزةٌ لمَا كان لذِكْرِ الناس له يومَ القيامة أيُّ معنًى؛
  -
    
      00:19:34
    
  



  فكلُّ الأنبياء خلقَهم الله، بل وكلُّ الناسِ وكلُّ المخلوقات.
  -
    
      00:19:41
    
  



  رابعًا: قولُ الله -تعالى: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِندَ اللّهِ كَمَثَلِ آدَمَ...
  -
    
      00:19:45
    
  



  خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ثِمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ﴾ [القرآن 3: 59]
  -
    
      00:19:50
    
  



  هذه الآيةُ جاءتْ في سياقِ الرَّدِّ على النَّصارى الَّذين ادَّعوا أنَّ مجيء عيسى من غير أبٍ
  -
    
      00:19:55
    
  



  دليلٌ على أنَّه ابْنُ الله، فَبَيَّن اللهُ لهم أنَّ آدمَ جاءَ من غير أبٍ ولا أُمٍّ،
  -
    
      00:20:01
    
  



  ومع ذلك فهم لا يقولون بِبُنوَّة آدمَ لله،
  -
    
      00:20:07
    
  



  فعيسى هو كآدَمَ مِن حيثُ الخلق المعجز لكلَيْهما. ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِندَ اللّهِ كَمَثَلِ آدَمَ﴾
  -
    
      00:20:11
    
  



  وخَلْقُ آدمَ أظهَرُ في الإعجازِ وأبْعدُ عن معهودِ البشر؛
  -
    
      00:20:17
    
  



  إذ أنَّ الله ﴿خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ثِمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ﴾.
  -
    
      00:20:22
    
  



  قال مؤسلمو التطوُّر: لا، لا، خَلَقَه من تُرابٍ تَعودُ على عيسى،
  -
    
      00:20:27
    
  



  والمعنى أنَّ عيسى كآدمَ في أنَّهُما من ترابٍ، وبما أنَّنَا نعلمُ أنَّ عيسى وُلِد من أُمٍّ،
  -
    
      00:20:31
    
  



  فمعنى الآيةِ أنَّ الأسلافَ الحيوانية لكِلَيْهما هي المخلوقةُ من تُراب.
  -
    
      00:20:38
    
  



  فنقولُ: بهذَا الفَهم الخاطئِ لا يكونُ في الآيةِ أيَّة حُجَّة على النصارى،
  -
    
      00:20:42
    
  



  لأنَّ معناها يُصبح: إن مَثَل عيسى عندَ الله كمثَلِ آدمَ الَّذي خَلقَه الله مِن أَبوَين شِبهِ بشريَّيْن،
  -
    
      00:20:47
    
  



  وهؤلاء كلُّهم أصلُهم من ترابٍ.
  -
    
      00:20:54
    
  



  وهذا الإخبارُ ليسَ فيه حُجَّةٌ عقليَّةٌ مُلزِمةٌ للمخالفين
  -
    
      00:20:57
    
  



  الَّذين أَلَّهُوا عيسى لعدمِ وجودِ أبٍ له،
  -
    
      00:21:02
    
  



  وهَذا مثالٌ على بَتْرِ مؤسلمي التطوُّر للآيات عن سياقِها،
  -
    
      00:21:05
    
  



  فالآياتُ الَّتي تُلزم النصارى بحُجَّةٍ عقليَّةٍ
  -
    
      00:21:10
    
  



  جعلوها وكأنَّها آياتٌ تَتَكلَّم عن أصلِ الجنس البشريِّ
  -
    
      00:21:14
    
  



  بما لا علاقةَ له بموضوع سورة آل عمران ولا هذا الموضعِ منها.
  -
    
      00:21:17
    
  



  خامسًا: قال الله -تعالى:
  -
    
      00:21:23
    
  



  ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا
  -
    
      00:21:25
    
  



  وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً﴾ [القرآن 4: 1]
  -
    
      00:21:31
    
  



  فليسَ آدمُ وحدَه هو الذي خُلِق خلقًا خاصًّا، بل وكذلك زوجُه حوَّاءُ،
  -
    
      00:21:35
    
  



  بينما مؤسلمو تطوُّرِ الإنسان يعتبِرون أنَّ آدمَ وحوَّاءَ
  -
    
      00:21:42
    
  



  تطوَّرَا عن مخلوقاتٍ سابقة وحَصَلَ بينَهما تزاوجٌ.
  -
    
      00:21:45
    
  



  ﴿وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا﴾… كيف مِنْهَا؟
  -
    
      00:21:49
    
  



  قال النبي -صلى الله عليه وسلم- في الحديث الذي رواه البخاري ومسلم:
  -
    
      00:21:52
    
  



  «اسْتَوْصُوا بالنِّسَاءِ، فإنَّ المَرْأَةَ خُلِقَتْ مِن ضِلَعٍ» والضِّلَع أحدُ عِظامِ الصَّدر.
  -
    
      00:21:56
    
  



  يقولون: أنتَ تُؤمن بأنَّ حوَّاء خُلقِت من ضِلَع؟ هل هذا كلامٌ علميٌّ؟
  -
    
      00:22:03
    
  



  نعَمْ، بيَّنَّا أنَّ الظُّهور الأوَّل للإنسانِ لا بُدَّ أن يكونَ خارِجًا عن مألوفِ الناسِ؛
  -
    
      00:22:07
    
  



  فالتَّوالدُ بالطُّرق المُعتادَةِ لا يُمكنُ أن يتسلسل إلى ما لا بداية،
  -
    
      00:22:13
    
  



  وكُلُّ المُحاولاتِ لتفسيرِ ظهور الرَّجُلِ الأوَّل والمرأة الأولى
  -
    
      00:22:18
    
  



  بتفسيراتٍ مادِّيَّةٍ تستثني الخالقيَّةَ ستقودُنا لتَخاريفِ العلمِ الزائف،
  -
    
      00:22:22
    
  



  فَلا تَستَغرِبْ في قُدرَةِ الله أن يُخرِجَ زوجَ آدم من ضِلعِه أو ممَّا شاءِ فيه،
  -
    
      00:22:28
    
  



  فهذا ممَّا لا يُعلم إلا بالدَّليل العِلميِّ الخَبَريِّ.
  -
    
      00:22:33
    
  



  إذنْ، فمؤسلمو تطوُّرِ الإنسان لم يصطَدموا بالنُّصوص الدَّالة على خلقِ آدمَ فحسبُ
  -
    
      00:22:37
    
  



  خلقًا خاصًا بِلا سَوابقَ، بلْ وخلقِ زوجِه منه أيضًا.
  -
    
      00:22:43
    
  



  كلُّ ما سبقَ -يا كرامُ- يَدُلُّ دلالةً قطعيَّة على أنَّ الله خلق آدم –أبا البشر والإنسان– وزوجَه
  -
    
      00:22:48
    
  



  خَلقَهما خلقًا خاصًّا، وأنَّ الإنسانَ لم يأتِ نتيجةَ تطوُّرٍ من أنواعٍ حيوانيَّةٍ أُخرى سابقةٍ له.
  -
    
      00:22:55
    
  



  ستجِدُ من يقول: أي أنتم تتصوَّرون أنَّ الله شَكَّلَ آدمَ ونفخ فيه الرُّوحَ هكذا فصار بشرًا؟!
  -
    
      00:23:03
    
  



  ما المُستَنْكر في الأمر؟ قَد أعطانا الله -تعالى- مثالًا للإِيمان بذلكَ
  -
    
      00:23:10
    
  



  في مُعجِزَة من مُعجِزات عيسى -عليه السلام- إذ قال:
  -
    
      00:23:15
    
  



  ﴿أَنِّي أَخْلُقُ لَكُم مِّنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللَّهِ﴾ [القرآن 3: 49].
  -
    
      00:23:19
    
  



  فهل كان عيسَى يَنفُخ في الطِّين فيتحوَّلُ لكائناتٍ انتقاليَّةٍ عبرَ ملايين السِّنين
  -
    
      00:23:25
    
  



  قَبل أن يُصبِح طيرًا أمامَ قومِه؟ هذه هي القِصَّةُ المُحكَمَة لخَلْقِ الإنسان.
  -
    
      00:23:32
    
  



  تعالَوا الآنَ نناقشْ ما يَستدِلُّ به مؤسلمو تطوُّر الإنسان عن كائناتٍ أدنى!
  -
    
      00:23:37
    
  



  أوَّلًا: قالوا: حين أخبر الله -تعالى- الملائكةَ أنَّه جاعلٌ في الأرض خليفةً،
  -
    
      00:23:43
    
  



  ﴿قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ﴾ [القرآن 2: 30].
  -
    
      00:23:48
    
  



  قال مؤسلمو التطوُّر: كيف عرَفَتِ الملائكةُ أنَّ البشر الذين لم يُخلَقُوا بعدُ
  -
    
      00:23:55
    
  



  سيفسِدُون في الأرض ويسفِكُون الدماء؟ !ذنْ لا بُدَّ أنَّ الملائِكَةَ رَأَتِ الأسلاف
  -
    
      00:24:00
    
  



  الَّتي تطوَّر منها الإنسانُ تفعلُ ذلك في الأرض وعلى أساسِه قالتِ الملائكةُ ما قالت.
  -
    
      00:24:05
    
  



  لا مهلًا! دعنا نقسِّم الكلام لنصفَين:
  -
    
      00:24:11
    
  



  أنتُم افترضتُم أنَّه لا سبيلَ للملائكةِ إلى معرِفَة ذلك
  -
    
      00:24:13
    
  



  إلا برُؤيَة من أفسدوا في الأرض من قبلُ،
  -
    
      00:24:18
    
  



  ثم افترضتُم أنَّ الإنسانَ يجبُ أن يكونَ تولَّد من هؤلاء المُفسِدين السَّابقين،
  -
    
      00:24:20
    
  



  وكِلَا الافتراضَيْن لا دليلَ عليهما.
  -
    
      00:24:26
    
  



  بِغَضِّ النظر عن: كيف عرفتِ الملائكةُ… هَلْ جعلَ الله -تعالى- في نفوسِها
  -
    
      00:24:30
    
  



  عِلمًا بما سيكونُ من الإنسان دون سابِقِ مثالٍ،
  -
    
      00:24:34
    
  



  أمْ أنَّ الملائكةَ رَأَتْ أفعالَ الجِنِّ، أم أنَّه كانت هناك مخلوقاتٌ سابقَةٌ تُفسدُ في الأرض بالفعل...
  -
    
      00:24:37
    
  



  ما دليلُكم أنَّ هذه المخلوقاتِ التي أفسدَت وسفكَتِ الدماء - إنْ وُجدَت- هي أسلافٌ للإنسان؟
  -
    
      00:24:43
    
  



  بل وما دليلُكم على أنَّها كانتْ -لا زالت- حيَّةً لم تُهلك حين أنبَأ اللهُ الملائكةَ
  -
    
      00:24:51
    
  



  بأنه جاعلٌ في الأرض خليفةً؟
  -
    
      00:24:57
    
  



  وكيفَ تُعارضون بهذه الافتراضاتِ الَّتي لا دليلَ علَيْها تلك الآياتِ المُحكَمَات الواضحات
  -
    
      00:25:00
    
  



  في خَلق الإنسان خلْقًا مستَقِلًّا بلا سوابقَ ولا أسلافٍ؟ فلا دليل لكم في هذه الآية.
  -
    
      00:25:06
    
  



  ثانياً: قول الله -تعالى: ﴿الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ۖوَبَدَأَ خَلْقَ الْإِنسَانِ مِن طِينٍ ۝
  -
    
      00:25:13
    
  



  ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلَالَةٍ مِّن مَّاءٍ مَّهِينٍ۝ ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ ۖ
  -
    
      00:25:20
    
  



  وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةَ ۚ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ۝﴾ [القرآن 32: 7-9]
  -
    
      00:25:28
    
  



  قال مؤسلمو تطوُّر الإنسان: هذهِ الآياتُ تعني أن بَدْءَ خَلْقِ الإنسان كان من طينٍ،
  -
    
      00:25:32
    
  



  ثُمَّ جاءت مراحلُ انتقاليَّةٌ من كائناتٍ شِبهِ بشريَّةٍ تناسلَت بالماءِ المهينِ،
  -
    
      00:25:38
    
  



  ثمَّ انتَقى اللهُ منها الكائنَ الَّذي سوَّاه ونَفَخَ فيه من روحِه، وبذلك خُلقَ آدمُ،
  -
    
      00:25:43
    
  



  والآياتُ تُرَتِّبُ المراحل كما ذكرنا.
  -
    
      00:25:49
    
  



  فنقول: مشكِلتُكم أنكم جعلتُم هذه الآيات كلَّها متكلِّمَةً عن الإنسان الأوَّل.
  -
    
      00:25:51
    
  



  بينما الآيات تتكلَّم عن جِنس الإنسان. ﴿بَدَأَ خَلْقَ الْإِنسَانِ مِن طِينٍ﴾:
  -
    
      00:25:58
    
  



  فبدأ خلقَ جِنسِ الإنسانِ من آدمَ الَّذي خلقَه الله من طينٍ كما تُبيِّن الآياتُ المحكَمَاتُ.
  -
    
      00:26:04
    
  



  ﴿ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلَالَةٍ مِّن مَّاءٍ مَّهِينٍ﴾: تناسَل الإنسانُ بعدَ آدمَ من الماء المهين (النُّطَف).
  -
    
      00:26:10
    
  



  ﴿ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ﴾: سوَّى كُلَّ إنسانٍ في رَحِمِ أُمِّه ونفخ فيه من روحه،
  -
    
      00:26:19
    
  



  كما قال في الآية الأُخرى:
  -
    
      00:26:26
    
  



  ﴿يَا أَيُّهَا الْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيمِ ۝ الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ ۝﴾ [القرآن 82: 6-7].
  -
    
      00:26:28
    
  



  أما على تفسيرِكم الغريبِ فيصبحُ هناك اضطرابٌ في الضَّمائر:
  -
    
      00:26:33
    
  



  ﴿بَدَأَ خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِينٍ﴾… ﴿ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ﴾: (نسلَه) هذه تَعودُ على مَن؟
  -
    
      00:26:37
    
  



  حَسْب كلامِكم تعود على الحيوانات وأشباه البشر،
  -
    
      00:26:43
    
  



  وهُم غيرُ مذكورين في الآيات قبلَها ولا مفهومٌ وجودُهم من السياق.
  -
    
      00:26:46
    
  



  ﴿ثم سواه﴾: أيضًا حسب كلامكم يعودُ الضَّميرُ على أشِباه بَشَرٍ كانوا قبل الإنسان.
  -
    
      00:26:51
    
  



  تكلُّفٌ وإقِحامٌ لمعانٍ غريبةٍ ومخالِفَةٍ لقواعد اللُّغة،
  -
    
      00:26:57
    
  



  كلُّ هذا للانتصارِ لفكرةٍ لا دليلَ عليها، بل وتخالف المُحكَم القطعيَّ من القرآن.
  -
    
      00:27:01
    
  



  فهذه الآياتُ أيضًا دالَّةٌ على الخَلق الخاصِّ للإنسان، لا على تطوُّره عن كائناتٍ أدنى:
  -
    
      00:27:08
    
  



  ﴿بدأ خلق الإنسان من طين﴾.
  -
    
      00:27:14
    
  



  ثالثًا: قال الله -تعالى: ﴿وَرَبُّكَ الْغَنِيُّ ذُو الرَّحْمَةِ...
  -
    
      00:27:17
    
  



  إِن يَشَأْ يُذْهِبْكُمْ وَيَسْتَخْلِفْ مِن بَعْدِكُم مَّا يَشَاء كَمَآ أَنشَأَكُم مِّن ذُرِّيَّةِ قَوْمٍ آخَرِين﴾ [القرآن 6: 133].
  -
    
      00:27:21
    
  



  قال مؤسلمو تطوُّر الإنسانِ: هذه الآيةُ تُشير إلى أنَّنا نشأنَا نحن البشر
  -
    
      00:27:30
    
  



  من ذرِّيَّة قومٍ آخرينَ غير البشر. وهذا استدلالٌ عجيبٌ حقيقةً!
  -
    
      00:27:34
    
  



  الآيةُ تهديد للمشركين أنَّه -سبحانه- قادرٌ على أن يُفْنِيَهم ويأتيَ بقَومٍ
  -
    
      00:27:39
    
  



  لا يكونون مثلَهم في العناد والعصيان، فالدُّنيا لن تدومَ لهم
  -
    
      00:27:45
    
  



  كما أنَّها لم تَدُمْ لآبائهم، فقد أنشأهم الله من ذُرِّيَّة أجدادِهم ﴿قومٍ آخرين﴾،
  -
    
      00:27:49
    
  



  هذا سياقُ الآيات، وليس متعلِّقًا ببيانِ أصلِ الجنس البشريِّ كلِّه كما يدَّعون.
  -
    
      00:27:56
    
  



  وذَكر الإمام الطبريُّ معنىً آخر: أنّ (مِنْ) في الآيةِ بمعنى التَّعقيب،
  -
    
      00:28:02
    
  



  كما يُقال في الكلام: (أعطيتُك مِن دينارِك ثوبًا)، بمعنى: مكانَ الدينار ثوبًا،
  -
    
      00:28:07
    
  



  فيصبح معنى الآية: كما أنشأَكم -أيها المخاطَبونَ-
  -
    
      00:28:12
    
  



  مكانَ -أو بدل- آخرينَ هُم ذرِّيَّةٌ لقَوم هلَكوا قبلَكم،
  -
    
      00:28:16
    
  



  فإنَّه كانَ من سُنَّة الله -تعالى- أن يُهلِكَ الأمم المُكذِّبة إلا ذُرِّيَّةً مِمَّن آمن،
  -
    
      00:28:21
    
  



  حتَّى يَدِبَّ فيهم الفسادُ عبْرَ القرون فيُهلكَهم وتقومَ بدلًا منهم حضاراتٌ
  -
    
      00:28:27
    
  



  ويَظهَرَ أقوامٌ يَبقَونَ إلى ما شاء الله قَبلَ أن تَحِلَّ فيهم سُنَنُه،
  -
    
      00:28:33
    
  



  فما علاقة هذا كلِّه بتطوُّر الإنسان عن كائناتٍ أدنى؟!
  -
    
      00:28:38
    
  



  رابعًا، قالوا: قولُه -تعالى:
  -
    
      00:28:42
    
  



  ﴿إنَّ اللَّهَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ﴾ [القرآن 3: 33]
  -
    
      00:28:45
    
  



  قالوا: الاصطفاءُ هو الاختيار، واللهُ لا يختَارُ آدمَ إلَّا مِن بَينِ أقرانٍ له،
  -
    
      00:28:51
    
  



  وهم أَشباه البشر الذين كانوا قبلَه.
  -
    
      00:28:56
    
  



  فنقول: أوَّلًا: ليس في اللُّغةِ ما يُلزِم بأنْ يكون الاصطفاء من نفْسِ الجِنس؛
  -
    
      00:28:59
    
  



  فالله اصطفى آدم على الملائكةِ والجِنِّ بخَلقِه بيدَيْه
  -
    
      00:29:04
    
  



  وبتعليمه الأسماء كلَّها وبإسجادِ الملائكةِ له.
  -
    
      00:29:08
    
  



  وحتَّى من بين البشر؛ فإنَّ آدمَ قد اصطُفِيَ بالفِعلِ بالنُّبوَّة على أبنائِه الذين كانوا في حياتِه،
  -
    
      00:29:12
    
  



  وعلى من جاء بعدَه من البشر، كما اصطفى مَن ذُكروا بَعدَه في الآية،
  -
    
      00:29:19
    
  



  فالله اصطَفى نوحًا وآل إبراهيم وآل عمران على العالمين،
  -
    
      00:29:23
    
  



  ممَّن كان قبلَهم وفي زمانِهم وبعدَهم.
  -
    
      00:29:28
    
  



  خامسًا: قول الله -تعالى: ﴿مَّا لَكُمْ لَا تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا ۝
  -
    
      00:29:30
    
  



  وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَارًا﴾. [القرآن 71: 13-14]
  -
    
      00:29:36
    
  



  قال بعضُهم: هذه الأَطوار هي المراحِل الانتقاليَّةُ في التطوُّر،
  -
    
      00:29:38
    
  



  وهذا الاستدلال هو أشبه بالكوميديا، لكنَّها غيرُ مُضحِكَة بل مسيئَةٌ؛
  -
    
      00:29:42
    
  



  لاجترائِها على كتاب الله -عَزَّ وجَلَّ.
  -
    
      00:29:47
    
  



  فمِن الجَهْلِ المُدقِعِ أن تأتيَ لتُفسِّر لفظًا قرآنيًّا
  -
    
      00:29:49
    
  



  بلفظٍ مُستَحدَثٍ لم يكن موجودًا وقتَ نزولِ القرآن.
  -
    
      00:29:53
    
  



  تصوَّر لو أنَّ مُغفَّلًا قال: القرآنُ ذَكَرَ الأطباقَ الفضائيَّة.
  -
    
      00:29:57
    
  



  - كيف ذلك؟! = ألم ترَ إلى قول الله -تعالى:
  -
    
      00:30:01
    
  



  ﴿لَتَرْكَبُنَّ طَبَقًا عَنْ طَبَقٍ﴾ [القرآن 84: 19]
  -
    
      00:30:04
    
  



  الأطوارُ هي -كما فهِمَها العربُ عبْرَ القرون- مراحلُ تَخَلُّقِ الإنسانِ:
  -
    
      00:30:06
    
  



  نُطفَةٌ، عَلَقَةٌ، مُضغَةٌ، وهكذا... لا أنَّ القرآنَ يُخاطِب النَّاسَ بألفاظٍ
  -
    
      00:30:11
    
  



  تضِلُّ الأُمَّة في فَهمِها ثَلاثةَ عَشَرَ قرنًا حتَّى يُفْهِمَهم إيَّاها داروين.
  -
    
      00:30:16
    
  



  هذه الآياتُ هي أكثر ما يستدلُّ به مؤسلمو الخرافة،
  -
    
      00:30:22
    
  



  ولاحظْ أنَّهم يُضطرُّون لمُخالَفَةِ كُلِّ القواعد،
  -
    
      00:30:25
    
  



  فيقطَعون الآيةَ عن سياقِها، ولا يُفسِّرونَها بالآيات الأُخرى في المَوضوع،
  -
    
      00:30:28
    
  



  ولا يُجيبون عن الآيات الَّتي تدحَض دعواهم، وطبعًا لا يَلْتَفِتُون للسُّنَّة الثابتةِ.
  -
    
      00:30:33
    
  



  كلُّ هذا من أجلِ ماذا؟ من أجلِ علمٍ زائفٍ أثبَتْنا بُطلانَه،
  -
    
      00:30:39
    
  



  من أجل موافقةِ "المجتمع العلميِّ" الغربيِّ أو -بالأَصحِّ- الصوتِ الطاغي فيه،
  -
    
      00:30:44
    
  



  الَّذي يُحاول تفسيرَ الكون والحياةِ تفسيرًا مادِّيًّا معَ إقحام غيبيَّات غَبيَّةٍ
  -
    
      00:30:49
    
  



  من أجلِ تَجنُّب الإقرار بالغَيب الصحيح.
  -
    
      00:30:55
    
  



  أنتم بذلك يا مؤسلمي التطوُّر تُرَحِّلون المشكلة؛
  -
    
      00:30:57
    
  



  فإنَّكم ستصطَدِمون مع هذا المُجتَمَع "العلمي" في مرحلةٍ ما؛
  -
    
      00:31:01
    
  



  فحتى لو قُمتُم بأسلمة فكرةَ تطوُّر الإنسان وقلتم أن الإنسان تطوَّر عن الكائن الأوَّل
  -
    
      00:31:06
    
  



  أو الخليَّة الأولى بإرادة الخالقِ فإن المجتمع العلميَّ الغربيَّ يُفسِّر هذه الخليَّة الأولَى
  -
    
      00:31:12
    
  



  بنظريَّاتِ العلم الزائف، كقولِهم أنَّ أشِعَّةً كونيَّةً ضربَتْ موادَّ عضويَّةً في المُحيط،
  -
    
      00:31:18
    
  



  وأخرجَتْ منها شريطَ الحمضِ النوويِّ RNA، ثمَّ بمجموع الصُّدفِ
  -
    
      00:31:24
    
  



  خرجَت خليَّةٌ بكُلِّ ما فيها من إبداعٍ وتناسُقٍ وتكامُلٍ وتعقيدٍ
  -
    
      00:31:28
    
  



  -ويُسمُّون هذه المكابراتِ الإلحاديَّةِ والغيبيَّات الغبيَّة، يسمونها تفسيرًا عِلمِيًّا-
  -
    
      00:31:33
    
  



  فهل ستُتابعونَهم في هذا أيضًا؟ أم أنَّكم ستقولون أنَّ هذه الخليَّة الأولى خُلِقَت،
  -
    
      00:31:38
    
  



  وبذلك تُخالفون المجتمع "العلميَّ المادِّيّ" في نهايةِ المطافِ،
  -
    
      00:31:44
    
  



  وتقعون فيما حاولتهم التَّهرُّب مِنه؟
  -
    
      00:31:49
    
  



  لا يلزَمُنا تقليدُهم ولا موافقَتُهم، فهم عندهم خَلَلٌ جوهرِيٌّ قادَهم إلى هذه التفسيرات،
  -
    
      00:31:52
    
  



  ألَا وهو حَصْرُ العلم في الـ(Science) وتعطيلُ دلالة الـ(Science) عقلًا على وجودِ الخالقِ،
  -
    
      00:31:58
    
  



  ممَّا اضطَّرَّهم إلى غيبيَّاتٍ غبيَّةٍ نسبوها إلى العلم وهو منها براء؛
  -
    
      00:32:03
    
  



  فغيبيَّاتُهم هذه لا هي رصدِيَّةٌ ولا تجريبِيَّةٌ ولا علمٌ عقليٌّ ولا فطريٌّ،
  -
    
      00:32:08
    
  



  بل حقيقةُ المادِّيَّةِ (Materialism) أنَّها ستارٌ لعقيدةٍ إلحاديَّةٍ متَعصِّبةٍ عمياءَ،
  -
    
      00:32:14
    
  



  كما بيَّنَّا في حلقةِ (المخطوف).
  -
    
      00:32:22
    
  



  كُلُّ هذا النقاشِ -إخواني- في حلقة اليوم كان يُغني عنه الحلقاتُ الماضيةُ
  -
    
      00:32:24
    
  



  الَّتي بيَّنَّا فيها أنَّ نظريَّة التَّطوُّر خرافةٌ؛ فبَعد إثباتِ بُطلانِ خرافةِ التَّطوُّر
  -
    
      00:32:28
    
  



  يُصبح سؤال: (لماذا لا نُحاول التَّوفيقَ بينها وبين ديننا؟)
  -
    
      00:32:34
    
  



  مساوِيًا لسؤالِ: (لماذا لا نُحاوِل أسلمة الخرافة؟)،
  -
    
      00:32:39
    
  



  (لماذا لا نُحاوِلُ التَّوفيقَ بين كلامِ الله -تعالى- وخُرافاتِ العِلم الزائف؟)
  -
    
      00:32:42
    
  



  سؤالٌ يُجيبُ عن نفسِه بنفسِه، وما طَرَحْنَا نِقاشَ اليوم إلَّا زيادةً في الحُجَّة وبيانًا للمَحَجَّة.
  -
    
      00:32:47
    
  



  إذا فهمتَ ما تقدَّم علمت كمِّيَّة المغالطاتِ في قول بعضِهم:
  -
    
      00:32:54
    
  



  "إذا ثبَتَت نظريَّةُ التَّطوُّر في المستقبل فيمكِنُ حينئذٍ إعادةُ تفسيرِ آياتِ القرآن لتناسِبها".
  -
    
      00:32:59
    
  



  كلامٌ خاطئٌ في شِقَّيْهِ،
  -
    
      00:33:06
    
  



  فأوَّلًا: عبارةُ (إذا ثبتت نظريَّة التَّطوُّر في المستقبل):
  -
    
      00:33:08
    
  



  أمَّا إن كان الحديثُ عن ظهورِ الكائناتِ بالتغيُّرات العشوائيَّة والانتخابِ الأعمَى
  -
    
      00:33:12
    
  



  بلا قصدٍ ولا إرادةٍ من فاعلٍ عليمٍ قديرٍ -كما هو الوصفُ لخرافةِ التَّطوُّر عند أصحابِها-
  -
    
      00:33:17
    
  



  فقولكم "إذا ثبت هذا في المستقبل" مساوٍ لقَولِ:
  -
    
      00:33:22
    
  



  إذا ثبتَ في المستقبل أنَّ اللَّامُمْكِنَ ممكن، وأنَّ ما يَحكُم العقلُ السَّليمُ باستحالتِه يحصُل...
  -
    
      00:33:26
    
  



  وحينئذٍ فلا عقلَ ولا علمَ ولا برهانَ.
  -
    
      00:33:32
    
  



  وأمَّا إن كنتم تقصدون بالتَّطوُّر مُجرَّد فكرةِ النشوء الأوَّل للكائنات من أصلٍ مشتَرَك،
  -
    
      00:33:36
    
  



  فقولُكم: "إذا ثبتت نظريَّة التَّطوُّر في المستقبل"
  -
    
      00:33:41
    
  



  يُخالف طبيعةَ العلم الرصديِّ التجريبيِّ، ويخالفُ بدهيَّةً من بَدهِيَّات فلسفة العلم؛
  -
    
      00:33:45
    
  



  فإنَّ ما كان قبلَ التاريخ الإنسانيِّ لا يقعُ تَحت الحسِّ ولا التجريبِ،
  -
    
      00:33:50
    
  



  فلا دليلَ عليْه إلَّا من خَبَرِ المصادِرِ الَّتي دلَّت الأَدلَّةُ على صدقِها،
  -
    
      00:33:55
    
  



  أمَّا العلمُ الرصديُّ التجريبيُّ فإنَّه لن يُثبِتَ لك في الحاضِر ولا المستقبل
  -
    
      00:33:59
    
  



  شيئًا خارِجًا عن نطاقِ بحثِه، وتُكونُ تَستَخدِمُ أداةَ الاستدلال الخطأ.
  -
    
      00:34:05
    
  



  وأمَّا قولُهم: (فيمكن حينئذٍ إعادةُ تفسير آيات القرآن لتناسبها)،
  -
    
      00:34:10
    
  



  فهو يُشعر بأنَّ الآياتِ المُتَعلِّقة بأصل الإنسان مُبهَمَة المَعنى قابلةٌ للقَوْلَبة،
  -
    
      00:34:15
    
  



  وقد رأيْنا أنَّ من حِكمَة الله -تعالى- أنْ جعلَها مُحكَمَاتٍ واضِحاتٍ بَيِّناتٍ مُفصَّلات،
  -
    
      00:34:21
    
  



  بما يمنعُ الحيرةَ والتَّردُّد. فلا تُحرَّف دلالاتها لخرافاتِ العلم الزائفِ.
  -
    
      00:34:28
    
  



  نسأل الله أن يهدينا لما يحب ويرضى. والسلام عليكم ورحمة الله.
  -
    
      00:34:33
    
  



  وقد رأينا أن من حكمة الله -تعالى- أن جعلها محكمات واضحات بينات مفصلات،
  -
    
      99:59:59
    
  



