
رابط المادة على منصة باحث
تقريب شرح )منظومة القواعد الفقهية(

30 قاعدة تزاحم المصالح والمفاسد | شرح الشيخ صالح
العصيمي

صالح العصيمي

قال المصنف رحمه الله تعالى والدين مبني على المصالح في جلبها والدرء للقبائل فان تزاحم عدد المصالح يقدم الاعلى من المصالح.
وضده تزاحم المفاسد يرتكب الادنى من المفاسد ذكر الناظم رحمه الله قاعدة اخرى من القواعد الفقهية المنظومة. وهي ان الدين

مبني على جلب المصالح - 00:00:00
ودرء المفاسد. والجلب التحصيل والجمع. والجلب التحصيل والجمع  والدرع الدفع والمنع. والدرء الدفع والمنع. فالدين مبني على

جلب صالح ودرء المفاسد فالدين مبني على جلب المصالح ودرء المفاسد. وبناء الدين - 00:00:29
شرعا بالنظر الى المصالح من جهتين. وبناء الدين شرعا بالنظر الى المصالح من جهتين دعهما تحصيل المصالح. تحصيل المصالح اي

اي ابتداؤها وتأسيسها. اي ابتداء وتأسيسها والاخرى تكميل المصالح. تكميل المصالح. اي زيادتها بتنميتها - 00:01:02
اي زيادتها لتنميتها وتكثيرها. وبناء الدين شرعا بالنظر الى فاسد من جهتين ايضا وبناء الدين شرعا بالنظر الى المفاسد من جهتين

ايضا. احداهما درء المفاسد اي دفعها بالا تقع. درء المفاسد اي دفعها بان لا تقع. والاخرى - 00:01:36
تقليل المفاسد تقليل المفاسد. اي بانقاص الواقع منها. اي بانقاص الواقع منها آآ بازالة ما تمكن ازالته. وان لم تزل جميع المفاسد اي

ازالة ما تمكن ازالته وان لم تزل جميع المفاسد. فالتعبير الجامع لمقصود القاعدة - 00:02:06
فالتعبير والجامع لمقصود القاعدة الدين مبني على تحصيل المصالح الدين مبني على تحصيل المصالح وتكميلها ودرء المفاسد

وتقليدها ودرء المفاسد وتقليلها. اي تارة لا يطلب فقط وجود المصلحة بل يطلب - 00:02:36
تكفيرها بان تكمل. وتارة لا يكون المطلوب في المفسدة هو الدفع فان لم لم تجاهد وانما يطلب ايضا تقليلها وانما يطلب ايضا تقليلها.

ولذلك في ازمنة غلبة الشر. ودفق سيل المنكرات. فليست سبيل النجاة - 00:03:06
الجلوس على شاطئ تنتظر فيه نجاتك فان الموج قد يغرقك. ولكن سبيل النجاة هو ان تسعى الى تقليل تلك الشرور ان لم يمكنك

دفعها. ان تسعى الى تقليل تلك الشرور ان لم - 00:03:36
دفعها فكما انا امرنا درء الشر بازالته من اصله فاننا اذا عجزنا عن درء اصل الشر فانه يجب علينا ان نسعى في في تقليله ان نسعى

في تقليله. وهذا الاصل من الاصول النافعة في هذه الازمنة. فالشرور التي - 00:03:56
تحيط بنا من كل صوب ينبغي ان يعقل المرء ان من جهادها السعي في تقليلها اه فان لم يمكن ازالتها بالكلية فلا اقل من ان تكون

قليلة. ومن اعظم مما يدفع به الشر هو تكفير الخير. فتكفير الخير من اعظم ما يدفع به الشر - 00:04:26
والازمنة التي مر مرت بها بلاد المسلمين فيما سلف من الزمان كان فيها من العلماء والصلحاء وانواع اهل الخير جم غفير فلم يمنع

وجود الشر ان يوجد للخير ان يوجد للخير اهلنا فان من طلب الخير وسعى فيه حصله - 00:04:56
فلا ينبغي للعاقل ان يقع هدى عن مجاهدة الباطل لاجل انتشاره. بل يسعى في دفع الباطل وكسر صولته ويثبت على اسباب الخير

المصيبة الى واقل ما يكون من الخير هو ثبات الخير في نفسك - 00:05:28
وفي الصحيح في حديث ابن عباس ويأتي النبي وليس معه احد. اي لم يتبعه احد من الخلق لكنه ايش بقي؟ نبيا وحشر عند الله نبيا

يعني في مقام رفيع من الصلاح والخيرية مع كونه واحدا لم يتبعه احد. فمقتبس العلم ينبغي له ان يعقل هذا - 00:05:57

https://baheth.ieasybooks.com/media/161886
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092159
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092160
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092161
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092162
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092163
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092164
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092165
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092166
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092167
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092168
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092169
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092170
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092171


وان يعلم ان وجود منكر هنا او هناك او في اي مكان لا ينبغي ان يكون ايضا يمنعك من السعي في خيره وبذله. بل ينبغي ان يكون
ذلك داعيا. الى - 00:06:27

نشر الخير وبثه وتعليم الناس اياه وامرهم بالمعروف ونهي عن ونهي عن المنكر والصبر على ذلك واحتمال الاذى والاقتداء بسيد
الخلق صلى الله عليه وسلم في ذلك كله اذا علم ما تقدم فان القاعدة الجامعة لمقصود الشرع ان - 00:06:47

الدين مبني على تحصيل المصالح وتكميلها ودرء المفاسد وتقليدها. واطلاق المصلحة والمفسدة هو باعتبار العبد واطلاق المصلحة
والمفسدة هو باعتبار العبد لا بالنظر الى الله لا بالنظر الى الله فان الله لا تنفعه طاعة الطائعين ولا تضره معصية العاصين. لا تنفعه

طاعة - 00:07:17
الطائعين ولا تضره معصية العاصين. فطاعتهم ليست مصلحة له. ومعصية ليست مفسدة له. وانما الطاعة مصلحة لمن؟ للطائعين.
والمعصية مفسدة للعاصين فهي متعلقة بالعبد. والمصلحة اسم للمأمور به. والمصلحة اسم للمأمور به فتشمل الفرائض والنوافل.

فتشمل الفرائض والنوافل. والمفسدة اسم للمنهي - 00:07:47
عنه شرعا على وجه الالزام. والمفسدة اسم للمنهي عنه شرعا. على وجه الالزام فتختص ايش؟ بالمحرمات فتختص بالمحرمات.

وحينئذ فالمباح ليس مصلحة ولا مفسدة قطعا. المباح ليس مفسدة ولا مصلحة قطعا لانه لا يتعلق به - 00:08:27
امر ولا نهي. لكن المكروه مصلحة ولا مفسدة لماذا  طيب المباح هادي هادي قلنا لذلك قلنا نحن لذاته المباح لا يتعلق به امر او نهي

لذاته. لذلك مباح ليس من المصالح وليس من المفاسد - 00:08:57
وهذا لا اختلاف فيه لكن المكروه هل هو من الفاسد ام لا ايش تركه مصلحة وفعله لا يوصف بمصلحة ولا ولا مفسدة. ثم نحن نتكلم

الان من جهة الفعل ليس من جهة - 00:09:42
الترك يعني فعل الامر اه فعل الفريضة فعل النفل. هذي مصلحة فعل المحرم. هذي مفسدة. فعل المكروه ها لا يوصف لماذا لا يوصف

لا هذا امر اخر نحن ننظر الى المكروه من حيث هو - 00:10:10
مفسدة لماذا لفوات من فوات الاجر. هذي من من غوامظ العلم اه حتى حتى المباح حتى المباح صار كذا  اي بس هذا لامر خارج عنه

ليس هو في اكل البصل للني الان - 00:10:41
مش حكمه مكروه اكل البصل النيء مكروه طيب في مفسدة ولا لما في مفسدة ها يا اخي ها  ان نبلغ بالجوابك بس بنعتب عليك. لانك

تقرأ منشرح انت ها نزل يدك بس شوي خلني اشوفك تقرأ من شرح - 00:11:14
ها تعليق على ايش الكتاب اللي معك وش هو لا ما يصير هذا ونسختك اللي تكتب عليها وينها ايه خل معك نسختك هذا اتركه عنك لا

تنشغل به الجواب يعني هذه المسألة من الغوامض ولذلك ذهب جماعة مثل الشاطبي مثل مثل العز بن عبد السلام والقرافي -
00:11:48

الى ان المكروه مفسدة لكن التحقيق هو ما ذكره الصنعاني في اجابة السائل ان المكروه في تركه مصلحة وليس في فعله مفسدة. ان
المكروه في تركه مصلحة. وليس في فعله مفسدة - 00:12:19

في اجابة السائل شرح بغية الامر. ولذلك حينئذ المكروه من من المفاسد ام ليس من الفاسد؟ تحقيق انه ليس ليس من المفاسد تحقيقا
للمكروهة ليس من المفاسد وان المفاسد هي المحرمات فقط ولذلك ابن تيمية - 00:12:39

ذكر ان المصلحة والمفسدة تسمى في الشرع الحسنة والسيئة والمعروف والمنكر. الحسنة تكون ايش؟ فرض او نفل والسيئة تكون
تكون ايش؟ تكون محرم ما تكون؟ ما تكون مكروه لذلك الصحيح ان المكروه لا يعد في جملة المفاسد - 00:12:59

وانما يمكن ان يحكم على المباح او المكروه بكونه مفسدة لامر خارج عن ذاته. يتعلق بالعبد امل واما في خطاب الشرع فلا يوصف
المباح او المكروه بانه مصلحة او مفسدة - 00:13:19

ومما يتعلق بالقاعدة المتقدمة تزاحم المصالح والمفاسد. تزاحم المصالح والمفاسد والمقصود بتزاحم المصالح امتناع فعل احدى
المصلحتين الا بترك الاخرى امتناع فعل احدى المصلحتين الا بترك الاخرى مثلا اليوم يوم ثلاثين من شعبان وفيه واحد عليه قظاء من

https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092172
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092173
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092174
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092175
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092176
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092177
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092178
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092179
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092180
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092181
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092182
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092183
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092184
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092185
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092186


رمظان السابق يوم واحد - 00:13:39
عليه نذر وعليه نذر بان يصوم اذا بلغه الله رمظان الاتي يوما قبله. صار عليه يوم قظاء ويوم نذر. كلاهما صار محلهما ايش؟ يوم

ثلاثين من شعبان لان من عليه قضاء من رمضان السابق يجب عليه ان يأتي به قبل رمضان الجديد - 00:14:19
يعني الاتي وهذا نذره ان يصوم اذا بلغه الله رمظان قد ازدحمت ما في الا يوم واحد هل يمكن ان يصوم ذلك اليوم وينوي القضاء

وينوي النذر؟ الجواب لا. فهنا - 00:14:47
ازدحم هذا مع ذاك. فلا يمكن الا ان يفعل واحدا ويترك واحد. هذا هو التزاحم تزاحم المفاسد فهو امتناع ترك احدى المفسدتين الا

بفعل الاخرى امتناع ترك احدى المفسدتين الا بفعل الاخرى. فاذا تزاحمت المصالح - 00:15:04
يقدم اعلاها فاذا تزاحمت المصالح يقدم اعلاها. واذا تزاحمت المفاسد يرتكب ادناها واذا تزاحمت المفاسد ترتكب ادناها. وطريق

معرفة العلو والدنو هو خبر الشرع طريق معرفة العلو والدنو هو خبر الشرع. فيحكم على شيء بانه اعلى - 00:15:34
شيء او على شيء بانه ادنى من شيء بطريق الشرع. فمثلا المسألة التي تقدمت. اي مصلحتين اعلى  ها؟ لماذا نعم القضاء اعلى من

النذر. لان رمضان اوجبه الله على العبد ابتداء. والنذر اوجبه العبد على - 00:16:05
لا على نفسك. فما اوجبه الله اعلى مما اوجبه مما اوجبه العبد. والمراد بالوجوب هنا ليس اصل النذر فالنذر الذي اوجبه الله وانما

تعيين ذلك الصيام في كونه يوما يكون قبل رمضان - 00:16:35
الاتي. واذا وقع تزاحم المصالح والمفاسد فاذا رجحت احداهما قدمت الراجحة واذا تزاحمت المصالح والمفاسد فاذا رجحت احداهما

قدمت الراجحة فاذا رجحت المصلحة على المفسدة قدمت المصلحة. واذا رجحت المفسدة - 00:16:55
على المصلحة قدمت المفسدة في تركها. واذا تساوت المصلحة والمفسدة فحينئذ فدرء المفاسد مقدم على جلب المصالح. فحينئذ

فدرء المفاسد مقدم على جلب المصالح. فهذه القاعدة المشهورة درء المفاسد مقدم على جلب - 00:17:25
مصالح مختصة بمحل واحد وهو اذا تساوت المصلحة والمفسدة. ذكره القرافي في كتاب الفروق وغيره في من الخطأ الواقع

استعمال هذه القاعدة عند ذكر المصالح والمفاسد باطلاق. فمن من الخطأ الواقع استعمال هذه القاعدة استعمال هذه القاعدة عند ذكر
المصالح والمفاسد باطلاق. فيقال درء المفاسد متقدم - 00:17:55

على جلب المصالح وهذا يختص في حال التساوي واما في حد في حال الرجحان فالحكم يكون للراجح واما في حال الرجحان
فالحكم يكون للراجح. ويعلم مما تقدم ان التزاحم المصالح والمفاسد - 00:18:25

اسد له ثلاث مراتب ويعلم ما تقدم ان تزاحم المفاسد المصالح والمفاسد له ثلاث مراتب المرتبة الاولى تزاحم المصالح ويقدم اعلاها.
تزاحم المصالح ويقدم اعلاها. والمرتبة الثانية المفاسد. ويقدم ادناها. تزاحم المفاسد ويقدم ادناها. والمرتبة - 00:18:45

الثالثة تزاحم المصالح والمفاسد. تزاحم المصالح والمفاسد. وله ثلاث صور وله ثلاث سور. الاولى تزاحمهما مع رجحان المصلحة
تزاحمهما مع رجحان المصلحة. فتقدم المصلحة في جلبها. فتقدم المصلحة في بها - 00:19:15

والثانية تزاحمهما مع المفسدة فتقدم المفسدة في دفعها. فتقدم المفسدة في دفعها والثالثة تساويهما. تساويهما فحينئذ ما الذي
يقدم؟ يقدم درء المفسدة على جلب المصلحة. يقدم درب المفسدة على جلب المصلحة - 00:19:47

طيب هل يمكن ان تكون هناك اي ان يكون هناك شيء تستوي فيه المصلحة والمفسدة  كيف  ذكر ابن القيم انه لا يوجد شيء تتساوى
فيه المصلحة بنفسه. ذكره في مفتاح دار السعادة - 00:20:21

انه لا يكون شيء تثوؤ فيه المصلحة والمفسدة طيب كيف جمهور اهل العلم على خلاف هذا ولذلك من القواعد النافعة انك اذا رأيت
العالم مهما بلغ على خلاف الجمهور فليس بالضرورة ان يكون التحقيق معا - 00:20:59

لكن ينظر الى كلامه نعم قد يكون معه التحقيق ولكن قد يكون التحقيق مع الجمهور. والاصل ان ما عليه الجمهور هو القول المنصور.
الاصل ان ما عليه الجمهور هو القول المنصور. لان الدين - 00:21:23

ها؟ مشهور معروف. وانما العلم المشهور كما قال الامام مالك رحمه الله تعالى. فاذا عرض قول لاهل احد من اهل العلم على خلاف

https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092187
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092188
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092189
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092190
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092191
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092192
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092193
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092194
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092195
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092196
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092197
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092198
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092199
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092200
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092201
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092202
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092203


الجمهور ينبغي ان ينظر في موقعه من التحقيق - 00:21:43
الجواب  اللي هو من هذا؟ المجتهد  والجواب ان التساوي المذكور هو بالنسبة الى نظر المجتهد. ان التساوي المذكور هو وبالنظر هو

بالنسبة الى نظر المجتهد. فالمجتهد ينظر في شيء من - 00:22:03
ما يحكم عليه فيجد ان فيه مصالح ومفاسد. هي عنده متساوية. ولا يلزم ان ان يكون الامر كذلك في نفسي. ولا يلزم ان يكون كذلك

الامر في في نفسه. فتعبير اهل العلم بتساوي - 00:22:34
والمفاسد اي بالنظر الى المجتهد نفسه اي بالنظر الى المجتهد نفسه. واما في حكم الله سبحانه وتعالى فهذا شيء قد يتوجه كما ذكره

ابن القيم من ان مصلحة اما ان تكون غالبة راجحة او خالصة وان المفسدة اما ان تكون خالصة او راجحة ولا يوجد شيء - 00:22:54
فيه مصالح ومفاسد متساوية. لكن الذي عليه الجمهور من ذكر التساوي محله عندهم هو نظر المجتهدين الذين يحكمون على شيء من

ابواب ابواب العلم. وتارة تجد احدا من اهل العلم - 00:23:24
يخالف الجمهور والتحقيق معه. لكن هذا في نوادر من المسائل ليس في اصول العلم لا يكون في اصول العلم. وانما في نوادر من

ويكون المتكلم حينئذ يركن الى اصل عظيم. يركن الى اصل عظيم. لا يقول كلام جزاء - 00:23:44
لا يقول كلام جزاف. ولذلك مثلا ابن تيمية رحمه الله تعالى مثلا ثم صاحبه ابن القيم. لما عرض لابطال ما سماه عامة الاصوليين من

قولهم التكليف قال ان الشريعة سمت احكام الشرع نورا ورحمة وهداية وحكمة. ولم تجعلها اثار - 00:24:04
واغلالا واذا اعتبرت كلام ابن تيمية رحمه الله وجدت ان الله سبحانه وتعالى اذا ذكر شيء من الاوامر او نواهي يذكر الاهتداء والخير

والرشد والفتح والنور وغير ذلك مما لا يناسبه معنى معنى معنى معنى التكليف. وساق رحمه الله الاية التي فيها تسمية خطاب الشرع
بذلك. فالمقصود ان مثل - 00:24:34

هذا في تحقيقه ردك الى ايات القرآن الكريم. والاصول التي بني عليها هذا القول في فساده ايضا يكون تحقيقا وان كان الجمهور على
على خلافه. لكن هذا الامر يحتاج الى فهم ثاقب وعلم كامل - 00:25:04

وعقل وافر. والمسألة الاخيرة مهمة جدا. يعني اذا رأيت الرجل يتكلم في تحقيق مسائل العلم ولا فاعلم ان هذا التحقيق تخريق ليس
تحقيقا. هذا تجده من الناس الان من يتكلم في مسائل العلم فيوردها على شيء - 00:25:24

تخالف مقتضى العقد يخالف مقتضى العقل. فمثلا انا اسألكم الان سؤال مسألة التصفيق مسألة اجتهادية ام غير اجتهادية ما الجواب
غير اجتهادية غير اجتهادية مسألة غير اجتهادية كيف وش هو في القرآن - 00:25:44

اي في سورة الانفال وما كان صلاتهم عند البيت الا مكان تصديق. منصوص عليها في ايش في ايش؟ في الصلاة في اتخاذها عبادة.
نعم فالتصفيق اذا اريد به كونه عبادة صار غير - 00:26:18

في هذه طيب اذا كان عادة اجتهادي ام غير اجتهادي؟ كيف اذا كان عادة الاية في اتخاذ العبادة لو واحد الان قال زي ما تجد بعض
الطرقية منتسبين للتصوف تجدهم يقولون نذكر الله يصفقون - 00:26:37

فعلهم حرام ولا جائز؟ حرام بنص القرآن هذي غير غير اجتهادية قطعية لكن عادة اذا فعله عادة هنا تكون مسألة اجتهاده. مسألة
اجتهادية. طيب قد ذكرنا قلنا الكلام في مسائل العلم بالتحقيق يحتاج - 00:27:01

الى ايش؟ افتكرنا الى علم عقل واصل. عقل واثق. فمثلا اذا جاء انسان يتكلم في هذه المسألة الاجتهادية وهو يتكلم في تقرير انه
يبيح التصفيق فقال في كلامه في تقرير هذه المسألة ولا شك ان المنع من التصديق تشدد وتزمت وغلو وكان بعض مشايخ -

00:27:21
هنا هنا في السعودية عندهم تشدد ويحرمون التصفيق كلام هذا ما عقل ولا بدون عقل؟ الجواب بعقله بدون عقل بدون عقل لماذا عبد

الرحمن لان المسألة الاجتهادية ما يحكم على المجتهد الاخر بانه متشدد ومتزمت لاجل قوله بالتحريم. هو مجتهد - 00:27:50
وهو في العلم اعلم منك عند الناس قطعا. فكيف يكون من العقل ان تتناول هذه المسألة الاجتهادية بهذه الطريقة لذلك لا يمكن ان

يكون التحقيق مع هؤلاء الذين لا عقل لهم. والعقلاء اذا تكلموا في المسائل الاجتهادية لم يقرنوا احد - 00:28:20

https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092204
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092205
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092206
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092207
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092208
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092209
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092210
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092211
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092212
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092213
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092214
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092215
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092216
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092217
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092218
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092219
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092220


احكامهم بالامور الاجنبية التي لا نفع بها. فهناك مسألة مشهورة عندنا في هذه البلاد وهي زكاة الحلي المستعمل. فزكاة الحلي مستعمل
في فتوى الشيخين الماضيين ابن باز ابن عثيمين هي واجبة. وهما يريان وجوب الزكاة في - 00:28:40

المستعمل واما الشيخان الموجودان الان سماحة المفتي الشيخ عبد العزيز والشيخ صالح الفوزان فهما يريان عدم عدم وجوب الزكاة
في الحلي الحلي المستعمل لكن لا تجد في كلامهما قولهما واما اولئك الذين اوجبوا - 00:29:00

اخراج الزكاة في الحلي المستعمل فهؤلاء حملوا المسلمين على ان يدفعوا اموالا اه ليست في وجهها و جعلوا عليهم من الاثقال
الشديدة ما جعل بعظ المسلمين لا يفعلون ذلك واضروا بالموارد البشرية التي - 00:29:20

ننمي المال للاسرة الى اخر هذا الكلام. لان العالم يعرف مأخذ المسألة فلا يلحق به غيره. ولذلك العقل في تحقيق المسائل لابد منه. لان
عدم العقل هذا المنتسب لتحقيق العلم. فانت تسمع مثلا انسان يتكلم عن الحجاب. وهل كشف الوجه جائز ام غير جائز - 00:29:40

ويرى هو انكشف الوجه جائز. ثم يبدأ ويقول وهذا الذين يرون وجوب لا يجوز لهم ان يرموا الاخرين بكذا وكذا وكذا. كان حريا به ان
يبين ان مجال الخلاف في - 00:30:10

مسألة عند من يخالف فيه هو دارة الوجه فقط. هو دارة الوجه فقط. واما العنق والصدر واليدين والساقين فهي محل اجماع على
حرمتها. فاولئك الذين يسمعونك ينبغي لهم ان يسمعوا - 00:30:30

محل الاجماع وان هذا لا يخالف فيه احد من اهل العلم فلن تجد عالم ممن يرى كشف وجه الوجه يقول المرأة تكشف صدرها ونحرها
وتجلس كذلك بين الرجال. ولكن الذي لا عقل عنده ويزعم انه يحقق العلم يلقي - 00:30:50

هذا الكلام ولذلك كثر المتكلمون في علم الشريعة وقل المحققون الصادقون على الحقيقة هذا وان كان يؤلم القلب لكن العبد يطمئن
بان الدين دين الله وان الله ينصر دينه. ولا يجعل الله - 00:31:10

دينه عند من لا يقوم بحقه. لكن من قام بحق الدين؟ ولو كان يخالف الافتاء المشهور عندنا. لكن قام بحق الدين فهو يتكلم على هذه
المسألة ويرى فيها شيئا. لكنه يحده يحده بالحدود الشرعية. يقول لكن الحد الشرعي كذا وكذا - 00:31:30

فده فهو مثلا لو قدر انه اختار كشف الوجه لكنه قال في اثناء كلامه لكن ما يفعله بعض الناس من اخراج الشعر واخراج الصدر
واخراج السيقان والافخاذ ثم يقول الحجاب مختلف فيه هذا كذب على اهل العلم فاهل العلم لم يقل احد منهم - 00:31:50

لان المرأة تكون على هذه الحال ثم يقال لها الحجاب. الحجاب مختلف فيه. لذلك طالب العلم ينبغي له ان يستصحب العقل. اذا كان
ان يحقق العلم كما هو وان يلاحظ في ذلك اصلاح الناس وهداية الناس من الحكام والمحكومين. فلا يمكن ان - 00:32:10

ان يدرك الناس الحق الذي يصلح به امرهم الا مع عقل راشد. يدلهم عليه ويصبر على ذلك ويبتغي بذلك القرب من الله سبحانه
وتعالى. فلا يكن فقط مجرد ما نريد ان نفهم مسائل العلم. بل لا بد ان يحرص طالب - 00:32:30

العلم على صناعة عقله وصناعة عقله تكون بالاقتباس من اهله. وقد قال الشعبي نعم وزير العلم العقل نعم وزير العلم العقل. ويكون
بئس وزير العلم السفه. بئس وزير العلم السفه. يعني الانسان اذا قل - 00:32:50

وعنده علم فهذا يفسد اكثر مما يصلح. فيكون كمن يبني قصرا مصر كمن يبني قصر ويهدم مصرا يعني يبني بيت شاهق ورفيع ولكنه
يحطم بلد كامل هذا هو الان تجد بعظ الناس يظن انه يبني قصر وهو يهدم البلد كله بعدم مبالاته في فتواه انه لا يلاحظ ما -

00:33:10
ان يكون به العقل على اي اختيار كان من المسائل ليس بالضرورة ان يختار هذا القول لكن اذا اخترت قولا مخالفا للابتاء فاختره بعقل

ستكون صادق العبودية لله سبحانه وتعالى. وتسلم من تسفيه اولياء الله والعلماء الراسخين. فان من تعرض لاولياء - 00:33:40
لا لم يفلح وسقط على ام رأسه وهذا امر معروف في تاريخ احوال الناس فقل من تعرض لهذا السبيل الذي بهذه السبيل التي تسلك

من الازراع على اهل العلم وعيبهم ورميهم بالتشدد وعدم فهم - 00:34:00
مقاصد الشرع الا اضر هذا بصاحبه. والانسان منتهاه الى الله وسيقف بين يدي الله. ويكون الامر الذي ذكره النبي صلى الله عليه وسلم

في حديث عدي في الصحيحين ما منكم من احد الا سيكلمه ربه ليس بينه وبينه - 00:34:20

https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092221
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092222
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092223
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092224
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092225
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092226
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092227
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092228
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092229
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092230
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092231
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092232
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092233
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092234
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092235
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092236
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092237


حجاب ولا ترجمان. يعني ما في انسان الا سيكون بين يدي الله سبحانه وتعالى. فالذي يعقل هذا يعظم وسائل العلم مالك قال انه لترد
علي المسألة فتمنعني الاكل والشرب والنوم - 00:34:40

انه لترد علي المسألة فتمنعني الاكل والشرب والنوم. يعني يسأل مسألة. ثم يكون الامر عليه شاق جدا لانه يخبر عن حكم الشريعة.
فمن شدة تلك المسألة على نفسه لا يهنأ بمطعم ولا بمشرم ولا بمنام - 00:34:59

فالصادق يخاف الله سبحانه وتعالى ويلاحظه. فطالب العلم ينبغي له ان يعقل في ازمنة الفتن هذا الاصل نافع في تحقيق العلم وان
تحقيق العلم يحتاج فيه العبد مع العلم الكامل الى عقل فاضل فان - 00:35:19

تارة قد يهديك الى ذكر شيء من العلم وقد يهديك الى عدم ذكره. فالعلم منه ما ينشر ومنه ما يطوى وقد يكون المناسب في حال
نسره وقد يكون المناسب في حال طيه وكتمه بحسب ما يصلح به الناس. وهو يلاحظ في هذا العبودية - 00:35:39

الله سبحانه وتعالى فهو اذا رأى ان مصلحة الناس في شيء ذكره واذا ذكر مصلحة انه يحصل على الناس مفسدة في شيء طواف
ولذلك من من دلائل هذا حتى تعقلوا لان العلم قد تجدونه كما يقال لكن للاسف ايظاح هذه المعاني صار خفي عند الناس فمثلا -

00:35:59
بهذه البلاد فتنة في مطلع هذا القرن الهجري وهي فتنة المسجد الحرام وما ادعي فيه من المهدي فعند ذلك تكلم كثير من الناس في

ابطال المهدي المنتظر. واخر اهل العلم البيان في هذه المسألة - 00:36:19
له سنة كاملة ثم صنف اثنان منهم كتابان مشهوران في بيان الاحاديث الواردة في المهدي المنتظر والوارد في خطاب الشريعة المهدي

ايها الرجل الذي يخرج في اخر الزمان فلو قدر ان هذين دفعا بكتابهما في الشهر الثاني بعد الفتنة - 00:36:39
ايش يحصل من الناس من سيرد الحق كله. ومن الناس من يقول هذا نصر لاولئك. ومن الناس من يقول اولئك على حق لان في

احاديث اثية فيحصل شر كثير بسبب ارادة خير على غير وجهه. لكن لما هدت النفوس و - 00:36:59
رشدت العقول واستقرت في اماكنها صنف اهل العلم في الاحاديث التي وردت في بيان المهدي فكان ذلك محل القبول عند الحاكم

والمحكوم والانتفاع به الى يومنا الى يومنا هذا وهذان كتابان وما بعدهما ينشران وينتفع بالعلم المذكور - 00:37:21
فيهما فطالب العلم ينبغي ان يلاحظ هذا الاصل من وجود العقل عند ارادة تحقيق شيء من العلم وهذا اخر البيان على هذه الجملة من

الكتاب ونستكمل بقيته ان شاء الله تعالى في الاسبوع المقبل - 00:37:41

https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092238
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092239
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092240
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092241
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092242
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092243
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092244
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092245
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092246
https://baheth.ieasybooks.com/media/161886?cue=11092247

