
mroftalp htehaB ni knil muideM
شرح ألفية مراقي السعود لفضيلة الشيخ د. مصطفى مخدوم

شرح ألفية مراقي السعود | الدرس 11 | فضيلة الشيخ د.
مصطفى مخدوم

مصطفى مخدوم

بسم الله. بسم الله الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى اله وصحبه ومن والاه. اللهم اغفر لنا ولشيخنا وللسامعين
والمسلمين. قال الناظم رحمه الله تعالى فصل الكناية والتعريض - 00:00:17

تعمل في لازم لما وضع له وليس قصده بممتنع. فاسم الحقيقة وضد ينسلب وقيل بل حقيقة لما يجب. من كونه فيما له مستعملا.
والقول المجاز فيهم ثقلا. لاجل الاستعمال في كليهما والتاج للفرع ولصل قسما - 00:00:37

آآ مستعمل في اصله يراد لازمه منه ويستفاد حقيقة وحيث الاصل ما قصد. بل لازم فذاك اولا وجد. وسمي استعمل في اصل او الفرع
لتلويح يفي. للغير من للغير من معونة - 00:01:07

وهو مركب لدى السباق. بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله وصلى الله وسلم على رسول الله وعلى اله وصحبه ومن والاه. ما زال كلام
المؤلف رحمه الله تعالى يتعلق مباحث الالفاظ - 00:01:37

والحقيقة والمجاز. لما انتهى من الباب السابق ناسب ان يتكلم عن موضوع الكناية والتعريض. وهو اسلوب من اساليب العرب في
بيانها. وقريب من الحقيقة مجاز ولهذا ذكره المؤلف رحمه الله في هذا الموقع. فبدأ بالكناية وتعريفها فقال - 00:01:57

تعمل في لازم لما وضع له وليس قصده بممتنع. يعني ان الكناية في اصطلاح العلماء هو استعمال اللفظ في لازم معناه. استعمال اللفظ
وارادة لازم مع جواز ارادة المعنى الاصل. مع جواز ارادة المعنى الاصلي. في - 00:02:27

جناية اذا عند العلماء لفظ يطلق على استعمال المتكلم للكلمة في لازم معناه يعني ليس في المعنى الاصلي للكلمة ولكن في المعنى
اللازم. الذي يلزم من هذا اللفظ ومثلوا لهذا بقول الرجل او وصفه بانه طويل النجاد - 00:02:57

وكثير الرماد فيقولون فلان طويل النجادي كثير الرماد. فالمتكلم هنا عندما عبر بهذه العبارة هو يعني ربما لم يرد المعنى الاصلي. ولكن
انما اراد المعنى اللازم فوصفه بانه كثير الرماد يقصد به الجود والكرم. فهو صاحب وجود - 00:03:27

وكرم والرجل المضياف قديما عادة ما يكون كثير الرماد لانه يوقد النار ايران لاعداد الطعام لضيوفه. فالمقصود بذلك اللازم. كذلك
عندما قالوا طويل النجاد يعني طويل الحمائل حمائل السيف المتكلم هنا انما اراد وصفه بالطول - 00:03:57

ولم يرد آآ ان يصف آآ نجاده بالطول. وانما اراد المعنى لكن في اسلوب الكناية لا مانع من ان يقصد المتكلم المعنى الاصلي فهو ان كان
مقصوده لازم المعنى لكن قد يكون المعنى الاصلي والحقيقي للكلمة مقصودا ايضا - 00:04:27

فقد يكون آآ طويل النجاد وكثير الرماد ايضا. وبهذا يفترق عن المجاز لان جاز لا يراد المعنى الحقيقي وانما يراد معنى المتجوز عنه.
الثاني ونصب عليه دليلا اما هنا فهو اراد لازم المعنى ولكن يمكن ان يقصد المعنى الاساسي فهو كنا بهذا عن هذا المعنى - 00:04:57
ونجد هذا الاسلوب يعني في كتاب الله تعالى كثيرا كما في آآ قول الله تبارك وتعالى في وصف مريم وابنها عيسى وامه صديقة كانا

يأكلان الطعام. وقوله كانا يأكلان الطعام انما قصد اه كنا به عن معنى اخر وهو الحاجة وقضاؤها. فان - 00:05:27
الانسان الذي يأكل الطعام يحتاج الى قضاء الحاجة بعد ذلك. وهو في هذا لم يقصد افادة هذا المعنى لان هذا معنى معروف. عنده لا

يحتاج الى افادة وانما قصد القرآن بهذا وضع الحجة - 00:05:57
على اه بشريتهما. وان مريم وابنها ليسا الهين كما يدعي النصارى. لان اخص خصائص الاله انه لا يحتاج. خص خصائصه الغنى عن كل

https://baheth.ieasybooks.com/media/167557
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945233
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945234
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945235
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945236
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945237
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945238
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945239
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945240
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945241
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945242
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945243
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945244
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945245


شيء. كما ان اخص خصائص المخلوق الحاجة والفقر. فاراد بهذا ان يكني عن هذا المعنى. كذلك عندما يقول - 00:06:17
آآ او جاء احد منكم من الغائط هذه كناية ايضا عنه قضاء الحاجة ولكن الله حليم كريم يكني لا يصرح بالمعاني السيئة وانما اه يكني

عنها بالفاظها والا فهذا المعنى من حيث اللغة هو اذا جاء احدكم من الارض المنخفضة وكل ارض - 00:06:47
يقال لها غائط في لغة العرب. ولكنها كناية عن قضاء الحاجة لان العادة ان الرجل اذا اراد قضاء حاجته وقضاء حاجته فانما يقصد هذه

الاماكن المنخفضة. لا يقصد الاماكن المرتفعة - 00:07:17
انما يبحث عن الاماكن المنخفضة من باب الستر. فهو كناية. وآآ ومن هذا الباب ما قاله بعض المفسرين في آآ بل فعله كبيرهم هذا.

فقالوا ابراهيم انما اراد بهذا الكناية عن غضب الرب تبارك وتعالى. كأنه قال لهم يعني هذا الكبير غضب - 00:07:37
لانكم اتخذتم له شركاء. فحطم هذه الاصنام الصغيرة. فلا ينبغي ان يعبد الا الكبير فاسلوب الكناية هذه من محاسن اللغة العربية التي
من خلالها يتوصل الى ايصال المعاني باحسن الاساليب واجمل الالفاظ. فلهذا قال فاسم الحقيقة وضد ينسلب. يعني اذا - 00:08:07

فكان هذا هو معنى الكناية. فالكناية اذا ليس من باب الحقيقة ولا من باب المجاز. ليس من باب الحقيقة لانه لم يستعمل اللفظ فيما
وضع له. وانما استعمله في لازم معناه. وليس هو ايضا من المجاز - 00:08:37

لان المتكلم قد يريد المعنى الحقيقي ايضا. فهو يقصد فعلا ان فلانا طويل النجاد وان عنده اه حمائل سيف طويلة مع كونه رجلا
طويلا. فلهذا جعل بعض العلماء الكناية اسلوبا وسطا بين الحقيقة وبين المجاز. وقيل بل حقيقة لما يجب من كونه فيما له مستعملا -

00:08:57
اه هذا القول الثاني في المسألة وهو ان الكناية هو من باب من باب الحقيقة لماذا؟ لانه اه استعمل في معناه الاصلي مع ارادة المعنى

اللازم المتكلم قد يريد المعنى الحقيقي. فقالوا ما دام استعمله واراد المعنى الحقيقي فهو حقيقة بهذا الاعتبار - 00:09:27
وكونه اراد المعنى اللازم هذا لا يجعله مجازا. لان مجرد الارادة لا يصرف اللفظ وعن حقيقته. فاللفظ لا يكون مجازا بمجرد الارادة.

يعني لو قال رأيت اسدا فقط واراد الرجل الشجاع فلا يصير هذا مجازا بالارادة. وانما يكون مجازا بالقريب - 00:09:57
الدال على من كونه فيما له مستعملا والقول بالمجاز فيه نقل لاجل الاستعمال في كليهما. هذا القول الثالث وهو الذي يرى ان اسلوب

الكناية هو داخل في المجاز لماذا قالوا لانه اما ان يكون مستعملا في لازم المعنى وهذا من باب التجوز - 00:10:27
واما انه استعمل اللفظ فيهما معا. يعني اراد المعنى الحقيقي والمعنى المجازي. وهذا تجوز لان هذا اللفظ لم يوضع لهما وانما وضع

للمعنى الحقيقي فقط. في استعمال اللفظ في كلا المعنيين هذا ضرب من التجاوز - 00:10:57
والتاج للفرع ولصلق السماء. مستعمل في اصله يراد لازمه منه ويستفاد حقيقة والاصل حيثما قصد بل لازم فذاك اولا وجد. يعني ان

تاج الدين السبكي صاحب جمع الجواب قسم الكناية الى حقيقة ومجاز. فقال بان الكناية قد تكون من باب الحقيقة - 00:11:17
واحيانا قد تكون من باب المجاز. ففصل بين القولين. فقال بانه اذا استعمل في اصله واريد لازمه فهذا حقيقة. اذا استعمل قصد

المتكلم المعنى الاصلي للكلمة مع لازم المعنى قال هذا من باب الحقيقة لانه لم يخرج عن - 00:11:47
استعمال اللفظ فيما وضع له. فينطبق عليه اسم الحقيقة. واما اذا لم يقصد المتكلم المعنى الاصلي الكلمة وانما اراد لازم المعنى فقط

فهذا من باب المجاز. لانه استعمال لللفظ في غير ما وضع له - 00:12:17
وهذا قاله ابن النجار الحنبلي ايضا واختاره. ثم بعد كذلك انتقل الى مصطلح اخر. وهو ما يسمى بالتعريض. وبين انه يختلف عن

الكناية. فقال وسمي بالتعريض ما استعمل في اصل او الفرعي لتلويح يفي - 00:12:37
للغير يفي للغير من معونة السياق وهو مركب لدى السباق. يعني ان التعريض هو اللفظ الذي استعمل في الاصل في المعنى الاصلي او

في غيره للتلويح به الى معنى اخر. يفهم من السياق. وليس من اللفظ - 00:13:07
في التعريض اسلوب يستعمله المتكلم ليصال معنى لا يفهم من اللفظ. مباشرة ولا من الوضع اللغوي. للكلمة وان كما يفهم من السياق.

ولهذا يسمى بالمحاجاة. والاحجية لانه يختبر بها الحجاب يعني العقل. ولهذا لا يفهمه الا الذكية - 00:13:37
تعريض هذا والكناية لا ينفع مع الاغبياء. هذه اساليب خاصة بالاذكياء ولغة العرب هذه لغة اذكياء يعني. ما هي لغة اه فهي لغة اذكياء

https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945246
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945247
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945248
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945249
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945250
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945251
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945252
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945253
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945254
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945255
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945256
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945257
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945258
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945259
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945260
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945261
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945262


ولهذا يعتمد على الحد يعتمد على القرائن يعتمد على الخصوص على التقييد على السياق فلهذا لا يفهمه حقا - 00:14:17
الانسان الذكي. فالتعريض هكذا يعني. التعريض هو اسلوب يفهم منه المقصود ولكن من خلال والقرائن الحالية وليس من خلال الوضع

اللفظي. كما يعني احد الاسرى لما نشرته قبيلة بكر ابن وائل فانشأ قصيدة ارسلها لقومه - 00:14:47
لكن هذه القصيدة كانت فيها يعني رسالة سرية على كانت فيها رموز تكشف يعني اغراض القبيلة الاخرى ولهذا ما ما فهمها جماعة بكر
ابن والدو ما فهموا هذه الرسالة لكن لما بلغوا هذه القصيدة قومه فهموا المقصود. لما قال فيها ان ان الذئاب قد اخضرت - 00:15:17

براثنها والناس كلهم بكر اذا شبعوا. قصيدة يعني آآ الانسان العادي يسمعه يعني لا يفهم منها الا المعنى العام يعني. ولكن هو اراد من
خلال هذه الرسالة ان يحذر قومه بان هؤلاء قد يعني عزموا على غزو القبيلة في نهاية الربيع - 00:15:47

ان الذئاب يقصد هؤلاء قد اخضرت براثنها تراهم مستعدون لامر والناس كلهم بكر اذا ما شبعوا وعادة البهائم تشبع في اخر الربيع
يعني. ففهموا من هذا ان هؤلاء قد نووا غزوة - 00:16:17

وهذه القبيلة في هذا الوقت. واستعدوا لذلك ونجوا من غزوة القبيلة الاخرى. فهذا اسلوب اه تعريض عرض بالمعنى ولكن باسلوب لا
يفهمه الا من تأمل في السياق وقرائنه الاحوال فهذا اسلوب من اجمل اساليب اللغة العربية في ايصال المعاني - 00:16:37

هو مركب لدى السباق. يعني ان اسلوب التعريض انما يستفاد من التركيب وليس من الكلمات المفردة. ولهذا قال من معونة السياق
يعني سياق الكلام. فلا يفهم من اه كلمة مفردة وانما يفهم من معونة السياق والتركيب الذي آآ ركب منه الكلام - 00:17:07

ولهذا لا يقع التعريض بالكلمة المفردة. انما التعريض يحصل من خلال الجملة المركبة من كلمات والفاظ يقصد بها المتكلم الاشارة الى
معنى اخر لا يفهمه الا من تأمل في السياق والحال - 00:17:37

ولهذا يستخدم كثيرا في الالغاز. الالغاز التي يتداولها الناس فيما بينهم. استخدموا فيها مثل هذه باسلوب التعريض الذي لا يفهم الا
بالتأمل. بل بالعكس الظاهر في الالغاز انها تصرفك الى معنى اخر - 00:17:57

غير المقصود. والتمويه فيه من المتكلم مقصود يعني ان يصرفك الى مكان اخر غير المكان الذي يريده هو فالتعريض كذلك من هذه
الاساليب وهو اسلوب عربي صحيح جاء في اه كلام العرب وجاء ايضا في النصوص - 00:18:17

الشرعية. اكتفي بهذا القدر ونكمل في اللقاء القادم ان شاء الله وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى اله وصحبه اجمعين كذلك وقع
فيه نفس الكلام الذي وقع في الكناية - 00:18:37

فبعضهم آآ اعتبر ان هذا من آآ سلوب المجاز باعتبار انه يعني لم يقصد المعنى الاصلي لهذه الكلمة. وبعضهم يعتبره من المجاز باعتبار
ان المقصود هو امر اخر غير ظاهر الواقع ان ما ذكره تاج السبكي في المسألة السابقة يرد يرد هنا ايضا بمعنى - 00:18:57

ان مداره على قصد المتكلم. فاذا قصد المعنى الحقيقي ايضا مع المعنى الذي اليه فهذا يعني آآ من باب الحقيقة باعتبار ان مجرد
القصد والارادة لا يصلح قرينة لصرفه الى المجاز. واما اذا كان يعني المقصود هو المعنى الذي لوح اليه فهذا - 00:19:27

باب الوجاس اذا لم يقصد المعنى الحقيقي لهذه الكلمة. فيعني مداره ومرده الى الى قصد المتكلم ويعتبر حقيقة احيانا ويعتبر مجازا
احيانا بحسب القصد. وبهذا يعني يدرك ان اللغة العربية لكي يعني نفهمها جيدا لا بد ان نتعمق في دراسة اللغة وقواعدها - 00:19:57

والقرآن الكريم نفسه الانسان يستنبط منه معاني كثيرة بحسب اللغوية وبحسب فقهه في لغة العرب. فالانسان السطحي الذي لا
يتعمق في دلالات فاظ في اللغة يكون حظه من المعاني بقدر ما ما اكتفى من لغة العرب. وكلما يعني اه تعمق الانسان - 00:20:27

في دراسة اللغة وكان مع ذلك ذكيا فطنا فانه سيكتشف كنوزا من المعاني تحت الفاظ القرآن الكريم. ولهذا يعني آآ فضل عمر بن
الخطاب عبدالله بن عباس على كثير من الصحابة وكان - 00:20:57

في مجلسه الاستشاري الذي يجمع جمع فيه كبار الصحابة حتى احس من بعض الصحابة انهم تضايقوا لماذا يعني يجمعنا مع هذا
الصبي الصغير هذا الفتى والغلام؟ فلما احس منهم هذا - 00:21:17

اراد ان يقيم حجته فسألهم ماذا تفهمون من قوله تعالى اذا جاء نصر الله والفتح ورأيت الناس يدخلون في دين الله افواجا فسبح
بحمد ربك قالوا امره الله تعالى بتسبيحه واستغفاره اذا من عليه - 00:21:37

https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945263
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945264
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945265
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945266
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945267
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945268
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945269
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945270
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945271
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945272
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945273
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945274
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945275
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945276
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945277
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945278
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945279
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945280


بالنصر والفتح المبين. فنظر الى ابن عباس وقال له ما تقول فيها يا ابن عباس؟ قال هو رسول الله صلى الله عليه وسلم. يعني اه
استنبط ان اه هذه السورة فيها اشارة الى - 00:21:57

قرب اجل النبي صلى الله عليه وسلم وموته. فطبعا ابن عباس ما اخذ هذا الا بالتأمل يعني واستقراء القرآن وفهمه. فهو رأى ان الله
سبحانه وتعالى يحث على الاستغفار عند نهاية الاعمال. كما في قوله - 00:22:17

وبالاسحار هم يستغفرون. يعني قاموا الليل صلاة وتسبيحا ثم جلسوا يستغفرون. يعني ختموه بالاستغفار. كانه ويقولون يا رب هذه
العبادة التي عبدناك اياها هي قليلة في حقك. مهما عبدناك فنحن مقصرون. فنستغفر - 00:22:37

حتى من هذه العبادة التي قصرنا فيها. ولهذا الانسان اذا انتهى من الصلاة يبدأ بالاستغفار شرع له الاستغفار استغفر الله استغفر الله
استغفر الله. فهو يشير الى يعني نهاية عمل. والخطاب موجه الى رسول الله صلى الله عليه وسلم - 00:22:57

فاستنبط من هذه المعاني انه اشار الى قرب اجل رسول الله صلى الله عليه وسلم. فقال عمر وانا لا افهم منها الا ما ذكرت مع ان
الصحابة فسروها بالمعنى الظاهر وهم مصيبون في هذا يعني. لكن الدلالة اللفظية خاصة للقرآن - 00:23:17

نشير الى اكثر من معنى. يشير الى معنى بطريق الحقيقة ومعنى اخر بقرينة السياق. ومعنى ثالث بقرينة الحال في القرآن كما قال
بعض الصحابة حمال اوجه يعني هو لفظ واحد ولكن يحمل اوجه كثيرا من المعاني - 00:23:37

وهذا ليس غريبا على عبد الله بن عباس الذي دعا له النبي صلى الله عليه وسلم بقوله اللهم آآ فقه اللهم علمه الكتاب وفقهه في الدين.
وفي رواية علمه التأويل. فلهذا - 00:23:57

الاهتمام حقيقة بالدلالات اللفظية والتعمق في اللغة العربية اعظم ثمراته عمق الفهم لكتابه بالله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم. هم
من ناحية المعنى اللغوي كلاهما يدل على معنى واحد - 00:24:17

يجمعهما المقصود. فالمغزى بمعنى المقصود والمعنى كذلك بمعنى المقصود باعتبار ان اللفظ ليس مقصودا لذا وانما المقصود هو
المعنى. لكن بينهما فرق من آآ من ناحية الاستعمال. فالمغزى غالبا ما يستخدم في المقاصد الخفية. لا يستخدم في المقاصد الظاهرة.

يعني اذا كان المعنى ظاهرا - 00:24:37
لا يقال مغزاه كذا وانما يستخدم في المعاني الخفية الا فيجتمعان في اصل الدلالة على المقصود. المغزى هو المقصود والمعنى ايضا

هو المقصود من اللفظ. لكن من حيث الاستعمال غالبا - 00:25:07
بل ما يستخدم المغزى في المعاني الخفية. كما في العلم والفقه يعني كلاهما يدل على الادراك ولكن بينهما فرق في الاستعمال فالفقه

يستقدم غالبا في ادراك المعاني الخفية والدقيقة ولهذا يمدحون الرجل بانه فلان فقيه. يعني يدرك من المعاني ما لا يدركه غيره يعني.
اما العلم هذا اعم - 00:25:27

يعني قد يكون للمعاني الخفية وقد يكون لي ادراك المعاني الظاهرة ايضا خلاص تعبتم اني ارى رؤوسا قد اينعت وحان سقوطها شد.
صلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى اله وصحبه اجمعين - 00:25:57

https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945281
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945282
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945283
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945284
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945285
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945286
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945287
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945288
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945289
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945290
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945291
https://baheth.ieasybooks.com/media/167557?cue=11945292

