
mroftalp htehaB ni knil muideM
شرح قواعد الأصول ومعاقد الفصول المطول

شرح قواعد الأصول ومعاقد الفصول المطول للشيخ أحمد بن عمر
الحازمي6

أحمد الحازمي

بسم الله الرحمن الرحيم يسر موقع فضيلة الشيخ احمد بن عمر الحازمي ان يقدم لكم هذه المادة بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله
رب العالمين. والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى اله وصحبه اجمعين. اما بعد - 00:00:00

قد وقفنا عند قوله ووظعية وضعية اي انه لما ذكر القسم الاول من قسمي الحكم الشرعي وهو القسم التكليفي شرع في بيان القسم
الثاني وهو القسم الوضع لذلك ذكرنا ان القسمة ثنائية - 00:00:26

وان كلي او كلاه النوعين داخلان في الحكم الشرعي. لذلك قلنا الحكم الشرعي هو خطاب الله تعالى المتعلق بفعل المكلف بالاقتضاء او
التخيير او الوضع. هذه ثلاثة اقسام التخيير والاقتضاء يشملهما قسم واحد وهو - 00:00:46

التكليف الحكم الشرعي التكليفي. او بالوضع نقول هذا قسم مستقل ادخل في حد الحكم الشرعي للدلالة على ان ان الحكم الوضعي
حكم شرعي ردا على من زعم ان الحكم الوضعي انما هو حكم العقل لا شرعي. والصحيح ان الاسباب شرعية اي انما انها - 00:01:12

مأخوذة من الشرع وان الموانع شرعية بمعنى انها ثابتة من الشرع وان الشروط ايضا شرعية بمعنى انها ثابتة من الشرع. فلا يجعل
الشيء سببا ولا يكون له دليل في الشرع - 00:01:36

ولا يجعل الشيء شرطا لشيء اخر ولم يكن له دليل في الشرع ولا يجعل الشيء مانعا من شيء اخر ولا دليل له في الشرع. اذا لابد من
اثبات الحكم الوضعي بدليل شرعي. وعليه يجعل قسما من اقسام الحكم الشرعي. اذا نقول القسمة ثنائية حكم تكليفي - 00:01:52
حكم وضعي. وكلا النوعية وكلا النوعان شرعيان وكلا النوعان شرعيان. لان بعض الاصوليين يرى ان الحكم الوضعي السبب هذا حكم

عقلي. قل لا ليس بعقلي من الذي اخبرنا بان دلوك الشمس سبب لوجوب صلاة الظهر؟ الله عز وجل اقموا الصلاة لدلوك الشمس. من
الذي اخبرنا بان - 00:02:15

شرط لصحة الصلاة الله عز وجل من الذي اخبرنا بان الحيض مانع من الصلاة والصوم صحة وجواز؟ والله عز وجل. اذا مرد هذه
الشروط الاسباب والموانع هي الشرع فما اثبته الشرع سببا اثبتناه. وما لم يثبته الشرع سببا لم نثبته. وما اثبته شرعا - 00:02:40

شرطا اثبتناه وما لم يثبته لا نثبت وهلم جاء الله. لماذا؟ لان الحكم مأخوذ من الشرع. ولذلك قاعدة كما سبق اول. الحاكم هو الله عز
وجل. ان الحكم ان لله. يعني لا حكم - 00:03:03

شرعيا سواء كان وضعيا او تكليفيا الا لله عز وجل. والله يحكم لا معقب لحكمه قال ووظعية ووظعيته. هذا معطوف على قوله
تكليفية لانه قال الاحكام قسمان تكليفية وهي خمسة - 00:03:21

وانتهى من ذكرها وبعض المسائل المتعلق بها او المتعلقة بها. ثم قال ووضعية هذا معطوف على قوله تكليفي يعني ان القسم الثاني
من قسمي الحكم الشرعي هي الاحكام الوضعية نسبة الى الى الوضع نسبة الى الوضع لانه يقال خطاب وضع يقال خطاب وظع -

00:03:42
والوضع في اللغة الولادة يقال وضعت المرأة اذا ولدت. ويرد ايضا بمعنى الاسقاط والحط ويقال وظعت الدين عن زيد بمعنى اسقطته

وحططته. هذا فيه اللغة. اما في الاصطلاح فالحكم الشرعي الوضعي هو خطاب الله تعالى المتعلق بجعل الشيء سببا لشيء اخر -
00:04:07

https://baheth.ieasybooks.com/media/451862
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457676
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457677
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457678
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457679
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457680
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457681
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457682
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457683
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457684
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457685
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457686
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457687


او شرطا له او مانعا منه. اذا خطاب الله لابد من ان يكون مأخذ هذا الحكم الوضعي هو الشرع ويرد فيهما اورد على الحكم التكليفي.
بجعل الشيء سببا لشيء اخر. كدخول الوقت سببا لوجوب الصلاة - 00:04:35

المكتوبة كدخول الوقت بكونه سببا وجوب الصلوات المكتوبة نقول هذا سبب. من الذي جعل هذا الشيء سببا؟ نقول خطاب الله
خطاب الله المتعلق بجعل بكون هذا الشيء سببا لشيء اخر - 00:04:55

او شرطا له كالطهارة بالنسبة للصلاة وكالحول بالنسبة لي الزكاة او مانعا منه كون هذا الشيء مانعا من كذا. نقول هذا ايضا مأخذه من
الشرع. اللي قال خطاب الله المتعلق بكون الشيء مانعا من - 00:05:14

هذا الشيء كالحيظ مانعا منه من الصلاة والصوم. ثم خطاب الوضع هو الوارد بان هذا مانع او فاسد او ضده او انه قد اوجب شرطا
يكون او يكون سببا وعلى هذا التعريف خطاب الله تعالى المتعلق بجعل الشيء سببا لشيء اخر او شرطا له او مانعا منه - 00:05:35
افهم منه ان الحكم الوضعي منحصر فيه ثلاثة اشياء. الاسباب والشروط والموانع وهذه متفق عليها عند الاصوليين ان السبب حكم

شرعي وضعي. ان السبب حكم وضعي. وان الشرط حكم وضعي. وان المانع حكم وضعي. واختلفوا في الصحة والفساد - 00:06:01
والرخصة والعزيمة والاداء والقضاء والاعادة ونحوها مما يجعل وصفا للحكم التكليفي. والاصح ان هذه كلها ليست بحكم وضعي وانما

هي اوصاف الحكم التكليفي كما سيأتي بيانه وكذلك العلة اختلف فيها هل هي من الحكم الوضعي او من خطاب - 00:06:23
التكليف فيه نزاع عند الاصوليين. او نقول في حده خبر استفيد من نصب الشارع علما معرفا لحكمه. خبر اخذ هذا الخبر من نصب

الشارع علما نصب الشارع اشياء هذه الاشياء اعلام - 00:06:49
واخبار معرفة لحكمه. معرفة لي لحكمه. حيث جعل الشرع الحكم التكليفي متوقفا على وجود هذا الشيء في الحس كانه قال اذا ها

اذا زالت الشمس وهذا امر محسوس اذا زالت الشمس فقد اوجبت عليكم صلاة الظهر - 00:07:11
نقول هذا حكم وضعي جعله الشرع ماذا؟ معرفا وعلما على وجوب صلاة الظهر. على وجوب صلاة الظهر. فحينئذ خبر اذا لا ان شاء

وهذا من الفوارق بين الحكم التكليفي والحكم الوضعي. ان الحكم التكليفي انشاء - 00:07:42
والحكم الوضعي خبر. والخبر والانشاء قسمان من اقسام الكلام. بل ينقسم الكلام الى اثنين ولا ثالث لهما نقول في حد التكليف

الخطاب بامر او نهي اليس كذلك؟ الخطاب بامر سواء كان امر ايجاب - 00:08:05
او امر استحباب او نهي سواء كان نهي الزام تحريم او نهيان صراحة اذا هذي اربعة انواع ودخلت فيها الاحكام التكليفية حينئذ نقول

هذه الانواع الاربعة هل هي من قبيل الانشاء او الخبر - 00:08:25
عند النحا او عند البيانيين يقسمون الكلام الى قسمين خبر وانشاء ولا ثالث لهما. كما قال سورة عقود الجمل محتمل للصدق والكذب

خبر وغيره ولا ثالث قار. ما لم يكن محتملا للصدق والكذب الان شككون بالحق. هكذا قال في الجوهر - 00:08:44
محتمل للصدق والكذب الخبر ما احتمل الصدق والكذب فهو خبر. يعني ما احتمل ان يقال لقائله انت صادق او انت كاذب هذا هو

الخبر. لذاته يعني بقطع النظر عن عن قائله. الانشاء عكسه ما لم يكن محتملا للصدق ولا - 00:09:04
كذب وهذا يدخل فيه ثمانية امور منها الامر والنهي منها الامر والنهي ما لم يكن محتملا للصدق والكذب يكون بالحق ما لم يكن

محتملا للصدق والكذب ان شككم بالحق. اذا الانشاء ما لم يكن محتملا للصدق والكذب - 00:09:25
اذا لا يقال لقائله كذبت او صدقت اذا قال قم هل تقول له صدقت او كذبت لا يصح ان يقال له صدقت او كذبت. لماذا؟ لان الصدق

والكذب انما يكونان لشيء موجود. وقع والامر والنهي انما - 00:09:48
سيكونان لشيء معدوم. ولذلك متعلق الامر شيء مستقبل. اذا لم يوجد. ومتعلق النهي شيء مستقبل لم يوجد. ولذلك لا لا تدخل قد عند

النحاح على فعل الامر. لماذا لان قد هذي تفيد التحقيق وتفيد التأكيد والتأكيد انما يكون لشيء موجود ثابت. واما الامر هذا امر
معدوم. حينئذ نقول خطاب - 00:10:06

تكليف هذا هو محصور في امر ونهي بقسميه الامر والنهي بقسميه. فحينئذ نقول هذا انشاء وليس بخبر. اما الخبر وهو ما احتمل
الصدق والكذب لذاته نقول هذا مفهوم من خطاب الوضع. اذا خطاب التكليف او الاحكام التكليفية هذه من قبيل الانشاء - 00:10:31

https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457688
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457689
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457690
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457691
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457692
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457693
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457694
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457695
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457696
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457697
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457698
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457699
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457700
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457701
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457702
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457703
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457704


والاحكام الوضعية او الخطاب الوضعي هذا من قبيل الاخبار. ولذلك يسمى خطاب الوضع والاخبار او خطاب الوضع والاعلام والاخبار
هذي اسماء ولذلك حده في مختصر التحرير بقوله خبر اذا ليس بانشاء للاحتراز عن الحكم التكليفي فانه انشاء وليس بخبر. هذا

الخبر من اين استفيد؟ من اين اخذ؟ من الذي - 00:10:57
افادك هذا الخبر استفيد اخذ بمعنى استفيد من نصب الشارع عالما معرفا لحكمه. نصب الشارع امورا محسوسة هذه الامور

المحسوسة جعلت اعلاما وجعلت امورا تكشف عن حكم الرب جل وعلا وهو الحكم التكليفي - 00:11:25
ولذلك قيل لا خطاب تكليف الا ومعه حكم واضعي لماذا؟ لان هذه الاحكام الوضعية في اصل وضعها من الرب جل وعلا وضعت كاشفة

للحكم التكليفي لذلك ينفك الوضع عن التكليف ولا عكس - 00:11:53
ينفك الوضع عن التكليف ولا عكس. بل قيل لا يتصور وجود حكم تكليفي الا وله سبب اخر او شرط او مانع لا يمكن فحينئذ لا يمكن

ان يوجد الحكم التكليفي الا ومعه - 00:12:13
حكم وضعي حكم وضعي خبر استفيد من نصب الشارع علما معرفا هذا العالم وهذا المعرف وظيفته انه يكشف عن حكمه التكليفي.

ولذلك سمي خطاب الوضع والاخبار لما سمي خطاب الوضع - 00:12:29
قالوا لان الشرع وضع بمعنى شرع امورا سميت اسبابا وشروطا او موانع يعرف عند وجودها احكام الشرع. اذا وجدت هذه الموانع او

ولدت هذه الاسباب او ولدت هذه شروط حينئذ يعرف اذا صارت معرفات - 00:12:50
ولذلك قال الفتوح والاسباب معرفات لماذا؟ لان الشرع وظع هذه الامور الثلاثة الاسباب والشروط والموانع يعرف عند وجودها احكام

الشرع من اثبات او  ومتعلق الحكم الشرعي كما سبق انه يكون اثباتا ويكون نفيا. يعني تثبت الصلاة متاع عند دلوك الشمس -
00:13:13

وهو سبب وتوفى الصلاة عند وجود الحيض وهو مانع اليس كذلك؟ وتوجد عند وجود الشرط وتنتفي بانتفاع الشرط. وان لم يكن
الشرط لازما لوجود المشروط. من اثبات او نفي فالاحكام توجد بوجود الاسباب والشروط. وتنتفي بوجود المانع وانتفاء الاسباب

والشروط. هذا معنى كونه وضعا. يعني - 00:13:36
الشرع وضع وجعل هذه الاسباب وهذه الشروط وهذه الموانع معرفات على حكم الله وجعلها اعلاما على حكمه جل وعلا. ولذلك قيل

فائدة الخطاب الوضعي ان فيه تخفيفا على على العباد. لماذا؟ لانه لو - 00:14:02
الى كل سبب وشرط ومانع ان يكشف عنه نبي بوحي ثم انقطع الوحي لتعذر تطبيق كثير من احكام الشرعية فلو قيل لا يحكم بدخول

وقت الصلاة الا بخبر نبي عن وحي. طيب مات النبي انقطع الوحي - 00:14:22
ماذا يحصل نصلي ارتفعت الصلاة لو قيل لا يحكم بدخول شهر رمضان الا بخبر نبي عن وحي. فمات النبي انقطع الوحي. اذا لا صيام لا

يعرف دخول شهر ذي الحجة الا بخبر نبي عن وحي. اذا فائدة خطاب الوضع - 00:14:43
انه مخفف عن الامة ولولاه لولا ان جعل الله عز وجل هذه الامور المحسوسة التي لا يلتبس فيها الناس ولا يحصل فيها خلل في اثباتها

او او انتفائها لولا جعل هذه الامور لارتفعت كثير من الاحكام الشرعية. لارتفع الكثير منه - 00:15:04
الاحكام الشرعية ففيها تيسير على على المكلفين. وسمي ايضا خطاب اخبار لماذا؟ لان الرب جل وعلا بوظع هذه امور اخبر بوجود

احكامه وانتفائها عند وجود تلك الامور وانتفائها. فمتى ما وجدت - 00:15:24
الاسباب فثم حكم الله. ومتى ما انتفت حينئذ ينتفي حكم الرب جل وعلا وهو الحكم التكليفي وهو الحكم التكليفي. اذا عرفنا ان

الحكم الحكم في وضعي هو علم على الحكم التكليفي - 00:15:44
يرد السؤال ما العلاقة بينهما؟ نقول الصحيح على خلاف بين الاصوليين العموم والخصوص المطلق وهو من ذاك اعم مطلقا. العموم

الخصوص المطلق ايهما اعم وايهما اخص مطلقا الوضع اعم مطلقا - 00:16:04
لانه قد يوجد الحكم الوضعي ولا يوجد الحكم التكليفي. ولا والتكليف اخص مطلقا. لانه لا يمكن ان يوجد الحكم التكليفي حيث وجد

الحكم الوضعي قالوا الزنا هذا الحرام هذا حكم تكليفي او شرعي؟ آآ او وضعي - 00:16:24

https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457705
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457706
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457707
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457708
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457709
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457710
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457711
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457712
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457713
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457714
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457715
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457716
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457717
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457718
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457719
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457720


تكليفي. تحريم الزنا هذا حكم تكليفي. كونه سببا للحد  هذا حكم واظعي هذا حكم وضعي. وجوب الزكاة في مال الصبي   تكليف
وضع قولان   ها الصبي هل هو مكلف ام لا - 00:16:43

ليس مكلفا ولذلك اعترض كما ذكرناه سابقا. في حد الحكم خطاب الله المتعلق بفعل المكلف. من هو المكلف البالغ العاقل؟ البالغ عاقل
هذا اخرجه الصبي اخرج الصبي اذا الصبي ليس مكلفا بالايجاب والتحريم وهذا متفق عليه - 00:17:10

بقي سؤال واعتراض يقول الصبي غير مكلف ولو كان عنده ملايين وحال عليها الحول نقول وجبت وجبت كيف وجبت الزكاة غير
مكلف؟ نقول هذا حكم وضعي هذا حكم وضعي. اذا ثبت الحكم الوضعي دون الحكم التكليفي - 00:17:34

كذلك ما اتلفه الصبي او ما اتلفه المجنون او ما اتلفته بهيمة فحينئذ نحكم بوجود الحكم الوضعي مع عدم وجود الحكم التكليفي. اذا
الاعم هو الذي ينفرد بسورة لا يشاركه فيها الاخص - 00:17:56

وهذا هو ضابط العموم الخصوص المطلق انه يحتاج الى مادتين مادة الاجتماع ومادة الافتراق. مادتين بمعنى مثال يصدق عليه انه
عام انه تكليفي وانه وضعي ثم نأتي بمثال اخر ينفرد فيه الاعم عن الاخص - 00:18:16

وعندنا مثالان الزنا اجتمع فيه حكم التكليف والحكم الوضعي. كونه حكما تكليفيا محرم. كونه حكما وضعيا ها سبب للحاد. حينئذ
اجتمع فيه. وهذا معنى العموم والخصوص معنى العموم انهما اجتمعا. اما الخصوص فيختص الحكم الوضعي بحكم لا يشارك فيه

الحكم - 00:18:39
تكليفي على العموم ليس الخصوص عفوا. العموم الخطاب الوضعي ينفرد بصورة لا يشاركه فيها الحكم التكليفي. اذا هو شارك تكليفي

في صورة. ثم انفرد بصورة فيكون اعم. التكليفي لا يمكن ان يوجد في صورة وليس معه الحكم الوضعي - 00:19:07
هذا هو المراد بالعموم والخصوص المطلق. انهما يجتمعان في مادة واحدة في صورة في مثال ثم الاعم ينفرد بصورة لا يشاركه فيها

فيها الاخص بخلاف العموم والخصوص الوجهي. فيحتاج الى ثلاث مواد ثلاثة امثلة. مادة الاجتماع ومادة افتراق - 00:19:29
هذه معاني الاخر ومادة ثالثة افتراق ما لم يفترق الاول عن الثاني حينئذ نقول هذا يحتاج الى ثلاث مواد الله في شرح الملحونات اذا

عرفنا الان العلاقة بين الحكم التكليفي والحكم - 00:19:49
الوضعي وهو من ذاك اعم مطلقا. لما ذكر الحد او ظابط الحكم الوظعي قال وهو اي هذا الوظعي اعم من ذاك. من ذاك اعم مطلقا. اعم

مطلقا. يعني بينهما العموم الخصوص المطلق. من الفوارق بين الحكم الشرعي - 00:20:07
في التكليف والحكم الشرعي الوضعي قالوا من حيث الحقيقة ان الحكم الوضع اخبار واعلان  اخبار واعلام. جعله الشارع علامة على

حكمه متى ما وجد فثم الحكم الشرعي التكليفي واما الخطاب الشرعي التكليفي فهو خطاب طلب فعل او ترك او تخيير - 00:20:26
فحينئذ يكون خطاب التكليف مرتبا على ما قرره السبب او الشرط او المانع يكون الخطاب الشرعي التكليفي مقررا لما قرره الشرع
بالاسباب والشروط والموانع. فيكون كون الحكم الوضعي كاشفا عن الحكم التكليفي. الثاني ان يقال من حيث الحكم - 00:20:55

التكليف يشترط فيه ان يستطيع المكلف فعله. اذا يشترط فيه القدرة خطاب الشرع التكليفي يشترط فيه القدرة. اما الوضع فقد
يكون مقدورا للمكلف وقد يكون غير مقدور مكلف. اذا لا يشترط في الحكم الشرعي الوضعي ان يكون مقدورا للمكلف. فاتقوا الله ما

استطعتم لا يكلف الله نفسا الا وسعها - 00:21:23
اذا امرتكم بامر فاتوا منه ما استطعتم هذا خاص الحكم الشرعي التكليف فلا يشمل الحكم الشرعي الوضعي. لماذا؟ لان الحكم

الشرعي الوضعي لم يؤمر به العباد لم ينط بافعال العباد. وانما هو من فعل الله عز وجل - 00:21:51
ولذلك لا يطلب تحصيله من من العباد. فلم تشترط فيه القدرة كما اشترطت في الحكم الشرعي التكليفي. لان يتعلق الحكم الشرعي

هو فعل العبد فحينئذ لابد ان يكون مقدورا والتكليف بالمحال او بما لا يطاق هذا ممنوع شرعا. وان جاز عقلا. لا يكلف الله نفسا الا
وسعها. اذا ما ليس في وسع النفس ما ليس في - 00:22:13

طاقتها هذا غير مكلف به العام. غير مكلف به العام. اذا من الفوارق بين الحكم الشرعي التكليفي والوضعي ان التكليف لابد وان
مقدورا للمكلف لانه متعلق بفعل المكلف. والحكم الشرعي الوضعي لا يشترط فيه ان يكون مقدورا المكلف - 00:22:38

https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457721
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457722
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457723
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457724
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457725
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457726
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457727
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457728
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457729
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457730
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457731
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457732
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457733
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457734
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457735
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457736


بل قد يكون مقدورا له كالسرقة سبب للحد هل يقدر المكلف ان يسرق او لا يقدر اذا هذا في مقدوره. لكنه غير مطلوب الفعل بل هو
مطلوب الترك وقد يكون غير مقدور على فعله. كدلوك الشمس دخول الوقت دخول شهر رمضان هل هذا في يد المكلف؟ هل هو في

قدرته؟ لا - 00:22:58
اذا قد يكون الحكم الشرعي الوضعي في مقدور المكلف يستطيعه ولكنه لم يؤمر به وقد لا وقد لا يكون في مقدوره كدخول الوقت

والنقاء. نقاء من الحيض. اذا من حيث الحكم التكليف - 00:23:23
يشترط فيه الاستطاعة والوضع ده يشترط فيه الاستطاعة. التكليف لا يتعلق الا بفعل المكلف مستجمع لشروط التكليف. ابدا لا يمكن

ان يوجد ايجاب او تحريم او كراهة او ندب او تخيير - 00:23:42
الا بفعل من استجمع شروط التكليف. وهو البالغ العاقل الذاكر غير الملجأ غير الملجم. هذا الذي يصح تكليفه. اما الحكم الشرعي

الوضعي فلا يشترط بل يتعلق بكل انسان. مطلق انسان. ايهما اعم الانسان او المكلف - 00:24:02
الانسان لان كل مكلف انسان ولا عكس الصبي انسان وليس مكلفا. والمكلف بالغ عاقل وهو انسان. بل قد يتعلق بغير الانسان البهيمة

هل يتعلق الحكم الشرعي الوضعي بالمهيمة؟ نقول نعم. من ترك بهيمته تسرح - 00:24:26
واتلفت يظمن او لا يظمن. فاذا وجب الظمان بشرطه وجب الظمان نقول وجب الظمان بفعل من؟ بفعل صاحب البهيمة او بالبهيمة

بفعل البهيمة نفسها هي التي اتلفت وصاحبه قد يكون نائما في بيته ولا يدري. لكن نقول يجب عليك الظمان - 00:24:48
لماذا؟ لان فعل البهيمة ينزل منزلة هكذا قيل. ينزل منزلة فعل صاحبه فينسب اليه اذا فرط في في تركها اذا قد يتعلق الحكم الشرعي

الوضعي بغير فعل الانسان ويتعلق بالانسان مطلقا سواء كان مكلفا وغير وغير مكلف. واضح هذا؟ اذا التكليف لا يتعلق الا بفعل
المكلف - 00:25:10

المستجمع لشروط التكليف بخلاف الوضع فانه يتعلق بفعل مكلف وغير المكلف التكليف يشترط فيه الكسب والمباشرة من المكلف
نفسه. هذا ما تفصيل ما ذكرناه سابقا. ان الصلاة والزكاة والصيام والحج نقول هذه امور مكلف بها - 00:25:38

من استجمع شروط التكليف ويشترط في امتثال هذا الامر ان يكون مباشرا لها ما يعبر بالكسب في هذا الموضع حينئذ لابد ان يكون
هو المباشر. لكن الحكم الوضعي لا لا يشترط فيه ان يكون مباشرا كما ذكرناه في الصبي والمجنون - 00:26:01

البهيمة بل حتى النائم لو اتلف شيئا وهو نائم نقول وجب الظمان وجب الظمان مع انه لا ينسب اليه فعل النائم غير مكلف فعله كفعل
مجنون. لا ينسب اليه فعل. فحينئذ لو اثلف شيئا وهو نائم نقول وجب وجب الظمان. الحكم التكليف - 00:26:23

يشترط فيه العلم بخلاف الوضع فالنائم يتلف شيئا حال نومه فيظمن. والرامي قد يريد الصيد من وراء حائل فيصيب انسان خطأ ما
يعلم هو انه اراد انسان ما يعلم انه ان ثم انسان وراء هذا الحائط. فرمى يريد صيدا فاصاب انسان. يعلم او لا يعلم - 00:26:43

قل لا يعلم هل يجب عليه الضمان نعم يجب عليه الظمان. لماذا مع كونه كما ذكرنا سابقا ان من شروط المكلف او الفعل المكلف به
العلم به ان يكون معلوما مقدورا معدوما. ثلاثة شروط - 00:27:09

والعلم والوسع على المعروف شرط يعم كل ذي تكليفه. لابد في الحكم الشرعي التكليفي ان يكون الفعل المكلف به العبد معلوما له.
فاذا لم يكن حينئذ لا تكليف لا ايجاب ولا تحريم ولا كراهة ولا ندم. اما الحكم الوضعي فلا - 00:27:27

فاذا رمى شيئا من خلف الجدار فاذا به نزل على الانسان فمات نقول وجب عليه الظوائر وجب عليه الظمان يقول ما ادري يقول لا
يشترط فيه لا يشترط فيه العلم - 00:27:46

هذه الفروق او اهم ما يذكر من الفروق بين الحكم الشرعي التكليفي والحكم الشرعي الوضعي. قال وضعية عرفنا بوضعية وهي اربعة
وهي باستقراء الشرع اربعة يعني معدودة بالاربعة. وهذه مسألة فيها نزاع بين الاصوليين - 00:28:00

وذكرت لكم ان الاسباب والشروط والموانع متفق عليها انها احكام وضعية. واختلفوا في العلة والاداء والقضاء الاعادة والرخصة
والعزيمة والصحة والفساد هل هذه احكام وضعية ام لا هل هي احكام عقلية ام لا؟ نقول والصواب انها اوصاف للحكم التكليفي -

00:28:21

https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457737
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457738
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457739
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457740
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457741
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457742
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457743
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457744
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457745
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457746
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457747
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457748
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457749
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457750
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457751
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457752


اوصاف للحكم التكليفي. اما العلة فهي جزء من السبب فهي داخلة في السما فبعضها يتداخل مع السبب والشرط والمانع. وبعضها قد
يكون مباينا فيكون وصفا ماذا؟ الحكم التكليفي كما سيأتي في الرخصة والعزيمة. الرخصة والعزيمة تنقسم الى خمسة اقسام من

قسام الاحكام التكليفية. باقسام الاحكام - 00:28:44
تكليفية. وضعية وهي اربعة. المصنفون جرى على انها اربعة بجعل العلة او بقوله ما يظهر به الحكم جعله قسما مستقلا. فادرج فيه

العلة والسبب. وجعل الشرط والمانع من توابعهما. ثم عنون للمنعقد ثم الثالث الصحة والفساد ثم الرخصة والعزم. هذه اربعة -
00:29:08

اولا ما يظهر به الحكم وقسمه الى قسمين علة وسبب ثم الشرط والمانع لم يجعلوا داخلا في جملة السبب بل جعله من توابع السبب
والعلة يعني مكملا لهما ثم جعل المنعقد نوعا مستقلا سماه المنعقد وسيأتي. ثم نوعا ثالثا وهو الرخصة والعزيمة. ثم نوعا رابعا -

00:29:33
وهو الصحة والفساد وستأتي. قال احدها ما يظهر به الحكم ما شيء يظهر به الحكم به هنا اي ان الحكم يظهر ويوجد بوجود هذا

الشيء ان وجد فثم الحكم الشرعي - 00:29:57
فثم الحكم الشرعي. ولذلك سميت هذه معرفات وسميت اعلام. وسميت اخبار. لماذا؟ لانها بوجودها تعلم حينئذ حكم الله الله في

الجملة قد يكون معلوم عندك وجوب الصلاة معلوم صلاة الظهر. لكن دخوله الان هذه الساعة وجب وجبت صلاة الظهر. من الذي عرفك
بهذا الحكم - 00:30:19

زوال الشمس فصار الزوال الشمسي هو المعرف وهو المخبر وهو الذي اعلمك بوجوب دخول الصلاة مع علمك الجمل اولا نعم. ما يظهر
به الحكم اي ان الحكم يظهر ويوجد بوجود هذا الشيء. كما يوجد التحريم في الخمر اذا وجد الاسكار - 00:30:46

اذا وجد الاسكار نقول علة تحريم الخمر هو الاسكار كلما وجد الاسكار فثمة تحريم اليس كذلك؟ كلما وجد الاسكار فثم التحرير. قد
يلتبس عليك بعض الامور المشروبات. تقول حلال او حرام - 00:31:08

وحينئذ تكتشف او تعرف بدليل اخر ان هذا المشروم مشتمل على اسكار. حينئذ نقول ماذا ثبت الحكم او لا؟ ثبت الحكم اذا ظهر وبان
حكم هذا المشروب بوجود هذا الشيء وهو الاسكار. فصار الاسكار حينئذ قد اظهر الحكم الشرعي وهو التحريم. كذلك - 00:31:25

طوال الشمس انت يلتبس عليك الان هل دخل هل وجبت صلاة الظهر او لا فتعلم بطريق ما ان الشمس قد زالت فحينئذ ظهر الحكم
الشرعي وهو وجوب صلاة الظهر بسبب - 00:31:47

اه زوال الشمس اذا صار زوال الشمس مظهرا للحكم الشرعي وهو وجوب الصلاة. صلاة الظهر. وصار زوال الشمس كاشفا ومعرفا لك
بكون ان الان هذا الوقت قد وجبت عليك صلاة الظهر. ما يظهر - 00:32:04

فيه الحكم وهو نوعان. قسمه لك المصنف الى قسمين. علة وسبب علة وسبب علة وسبب جعل المصنفون العلة مقابل للسبب. وهذا
محل خلاف. هل العلة من خطاب الوضع ام لا؟ ثم هل العلة مرادفة - 00:32:25

لسبب ام لا ومع علة ترادف السبب. والفرق بعضهم اليه قد ذهب. العلة والسبب قيل هما بمعنى واحد قيل بمعنى واحد ومع علة
ترادف السبب بمعنى واحد بمعنى ان كلا منهما قد جعل معرفا للحكم. سواء كان بين الحكم والوصف - 00:32:47

مناسبة اولى سيكون عاما يعني لا تجعل العلة وصفا مناسبا للحكم فيترتب الحكم على وجود هذا الوصف. وتكون ثمة مناسبة الحكم
المناسبة مثل ماذا؟ لو قيل الاسكار علة تحريم الخمر ما هي - 00:33:13

الاسكار والحكمة لا ضرر ولا ضرر حفاظا على عقول الناس لان هذه ام الخبائث ام الخبائث. فحينئذ حفظا للاموال وحفظا للنفوس
وحفظا للاعراظ والعقول نقول لهذه الحكمة حرمت الخمر لوجود الاسكار الذي يغيب العقل. يغيب العقل. هل ثم مناسبة يدركها العقل

بان الحكم التحريم مناسب - 00:33:36
لهذه العلة وهي الاسكار او لا؟ بينهما مناسبة بينهما مناسبة. اما وجوب صلاة الظهر لدلوك الشمس او لزوال الشمس العاقل لا يدرك ان

هذا السبب مؤثر في الحكم فيكون بينهما مناسبة. لا نقول لا مناسبة. نقول العقل لا يدرك. وفرق بينهما. لماذا - 00:34:12

https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457753
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457754
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457755
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457756
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457757
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457758
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457759
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457760
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457761
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457762
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457763
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457764
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457765
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457766
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457767


فرق بين ان نقول لا مناسبة بين الزوال ووجوب صلاة الظهر. وبين ان نقول العقل لا يدرك المناسبة. ما الفرق بينهما   ها نعم اذا قلنا
العقل لا يدرك المناسبة بين وجوب صلاة الظهر ودلوك الشمس او زوال الشمس. هل هذا التعبير يرفع وجود المناسبة بالفعل او لا؟ لا

يرفع - 00:34:38
لاننا نعلم ان افعال الله عز وجل معللة بحكمة واحكامه الشرعية كلها معللة للحكم ومصالح. حينئذ ما يجعل شيئا مرتبا على شيء الا
لحكمة. نحن ما نعلم ما ادركنا لا من جهة النص ولا العقل استنبط انه ثمة مناسبة بين زوال الشمس ووجوب صلاة الظهر. اذا لا نمنع

المناسبة لكن - 00:35:08
باعتبارنا نحن كباحثين في كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم نقول هذا لم تظهر لنا مناسبة فحينئذ يعبر تعبيرا دقيقا فيقال

العقل لم يدرك تأثير زوال الشمس في وجوب صلاة الظهر - 00:35:33
ولا نقول ان ان وجوب صلاة الظهر مع زوال الشمس لا مناسبة بينهما لا مناسبة بينهما. فحينئذ من قال بان السبب والعلة مترادفان

بمعنى واحد علل معنى العلة وعمم معنى العلة وعمم معنى السبب. فحينئذ كل من العلة والسبب ينقسم الى قسمين. ما يكون -
00:35:50

بينهما مناسبة بين الوصف والحكم وما لا يكون بينهما مناسبة لان زوال الشمس هذا يعتبر وصفا هل ثمة مناسبة ظاهرة بين وجوب
صلاة الظهر وهذا الوصف؟ العقل لم يدرك الاشكار مع التحريم نقول العقل ادرك. العقل ادرك. اذا كل منهما يشمل النوعين - 00:36:20

وبعضهم فرق بينهما جعلهما متباينين. جعلهما متباينين. كل منهما مباين للاخر. فجعل العلة مختصة بالوصف الذي له اثر في الحكم
الشرعي. كالاسكان مع التحريم وجعل السبب اه ما لا تدرك علته بالعقل كالزوال مع - 00:36:46

وجوب صلاة الظهر. اذا رجع الى القسم الاول وهو عند القائلين بالترادف بين السبب والعلة فقد لا نفصل بين العلة السبب فنجعل العلة
مختصة بما اثر في الحكم. الوصف المؤثر في الحكم او الوصف الذي ادرك العقل - 00:37:16

الحكم على هذا الوصف فنسميه علة ونأتي الى السبب فنجعله مقيدا بوصف لا تظهر مناسبته بينه وبين الحكم عقلا من جهة العقل لا
في الواقع. اذا جعل الا مباينة للسبب. ما كان الوصف مناسبا ومؤثرا في الحكم سماه علة. وما كان الوصف لا - 00:37:37

تأثيره في الحكم كالزوال مع وجوب الشمس آآ وجوب الصلاة قال هذا نسميه نسميه سببا وهذا منسوب لي مذهب ابي حنيفة
واتباعه. القول الثالث ونسب الى اكثر الاصوليين ان بينهما عموما وخصوصا مطلقا - 00:38:04

فكل علة سبب ولا عكس كل علة سبب ولا عكس. العموم والخصوص المطلق. ومع علة ترادف السبب. والفرق بعضهم اليه قدا. ومع
ترادف السبب. هذا قول منسوب لابي حنيفة مترادفان بمعنى واحد - 00:38:23

والفرق بعضهم اليه قد ذهب. بعضهم فرقا وهذا يدخل تحته قولان اما ان يجعل متباينين واما ان تجعل العلة اعم من السبب. فتكون
العلة شاملة لا عفوا. يكون السبب اعم من - 00:38:47

الا تكون العلة خاصة بالوصف المناسب للحكم ويكون السبب اعم شاملا للوصف المناسب للحكم والوصف غير المناسب للحكم. ايهما
اعم؟ السبب فكل علة سبب ولا عكس. لماذا؟ لان السبب يشمل نوعين الوصف المناسب للحكم والوصف غير المناسب للحكم. الوصف

المناسب للحكم كالاسكان للتحريم. والوصف غير المناسب - 00:39:06
للحكم كالزوال مع وجوب صلاة الظهر. كل منهما يطلق عليه سبب. فحينئذ نقول الاسكار علة وسبب. للتحريم. علة وسبب للتحريم.

زوال الشمس علة وسبب لوجوب صلاة الظهر. لماذا؟ كل منهما يسمى علة وسبب - 00:39:41
ولكن العلة ها تختص بماذا بالوصف المناسب لي للحكم الوصف المناسب للحكم. فحينئذ يصدق ان يكون بينهما العموم الخصوص

المطلق. كل علة سبب ولا عكس لا يطلق العلة الا على ما كان - 00:40:00
ثمة مناسبة بين الوصف والحكم. الوصف والحكم. الاسكار نقول هذا علة التحريم زوال الشمس هذا علة وسبب لوجوب صلاة الظهر.

هذا مثال الصحيح. ان نقول زوال الشمس علة وسبب لوجوب صلاة الظهر. والاسكار علة - 00:40:28
لتحريم الخمر. وهو نوعان علة وسبب علة وسبب قال اما عقلية او شرعية. يعني قسم لك العلة الى علة عقلية وعلة شرعية علة عقلية

https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457768
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457769
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457770
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457771
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457772
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457773
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457774
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457775
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457776
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457777
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457778
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457779
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457780
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457781
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457782


وعلة شرعية فذكر لك مثالا للعلة العقلية عقلية نسبة الى - 00:40:56
الى العقل نسبة الى الى العقل. عقلية اي ما اوجب الحكم لكنه من جهة العقل ان يكون ثمة لازم بين المعلول والعلة ولكنه من جهة

العقل كالكسر للانكسار ما اوجب حكما عقليا لذاته. يعني لا باعتبار امر خارج عنه كالصلاح او جعله. حينئذ يختلف الحكم فلا تصير -
00:41:26

قلة عقلية ككسر لانكسار الكسر هذا علة لماذا للانكسار كلما ولد الانكسار لابد وان يكون ثم كسر لان التلازم هنا هو عقلي الذي حكم
بوجوب الكسر او الذي حكم بترتب انكسار على وجود الكسر هو العقل. اذا من جهة العقل - 00:41:57

نحكم بان الكسرة علة للانكسار. وان الانكسار معلول للكسر. كالتحريم بالنسبة الاسكار في العلة الشرعية. اذا اما من جهة العقل فهي ما
اوجب حكما عقليا لذاته. ككسر لانكسار الكاسر للانكسار كما مثل مصنفونا. والتسويد الموجب اي المؤثر للسواء. لو اخذ لونا -

00:42:22
اسود ثم سود به موضعا لزم منه ان يكون هذا الاثر وهو السواد حالا في الموضع الذي سوده. اذا عندنا تسويد وسواد. السواد اثر

التسويد اثر التسويف. اذا حصل التسويد نقول هو كالكسر. لابد وان يترتب عليه الانكسار من جهة العقل. والتسويد لا بد ان يترتب
عليه - 00:42:50

هي اثره وهو الكسر من جهة العقل. والتحريك بالنسبة للحركة. اذا حركت شيئا ما لا بد ان يتحرك. هذا معلول وهذه علة هل يمكن ان
توجد التحريك ولا يوجد الحركة؟ قالوا لا في الاصل - 00:43:16

لا في الاصل ولو منعت فحينئذ يكون لامر خارج عن عن العلة. كذلك التسكين بالنسبة للسكون. اذا حصل التسكين اوجب السكون
تسكين الشيء هو متحرك فتمسك به. حينئذ هذا يسمى تسكينا. اثره الذي هو السكون. هنا يقول ما اوجب حكما لكنه من جهة -

00:43:32
عقلي. التلازم هنا بين الكسر والانكسار حكم عقلي. والتلازم بين التسويد والسواد حكم العقل والتسكين والسكون التحريك والحركة

هذه عقلية او شرعية وهذا الذي يعنينا او شرعية اي تكون مأخوذة من من الشرع منسوبة الى الى الشرع والمراد بها العلم -
00:43:53

في اصطلاح اهل الشرع ما هي العلة في اصطلاح اهل الشرع؟ نقول العلة لها معنيان معنى لغوي ومعنى اصطلاحي. اما العلة لغة فهي
مقتضى تغييرا كل ما اقتضى تغييرا يسمى علة. ما اقتضى تغييرا - 00:44:17

كل ما ترتب عليه تغيير سمي علة ولذلك سمي المرض علة لماذا لانه يحصل تغيير من الصحة والقوة الى المرض والضعف. اذا اقتضت
هذه العلة تغييرا في بدن الانسان. من - 00:44:37

والى الضعف ومن الصحة الى الى المرظ ومن الصحة الى المرظ. واما في الاصطلاح فقال قيل يعني قال بعض الاصوليين في حد
العلة الشرعية انها المعنى الذي علق الشرع الحكم عليه - 00:44:57

المعنى الذي علق الشرع الحكم عليه. وهنا المعنى لا يقصدون به المعنى المناسب وانما يقصدون به كل وصف علق الشرع الحكم عليه
فالاسكار معنى ورتب عليه الحكم الشرعي وبينهما مناسبة. كذلك الزوال معنى والحيض معنى والنقاء معنى. كل هذه الاسباب

والشروط والموانع تعتبر معنا - 00:45:15
لانها ليست بامور حسية في العصر ليست بامور حسية وانما هو اعتبار لامر حسي. اعتبار لامر حسي. انها المعنى الذي علق الشرع

الحكم ما عليه واناطه به فتكون العلة حينئذ امارة - 00:45:45
وعلامة على وجود الحكم الشرعي وثبوته في جميع محالة. في جميع محالة كالاسكار في الخمر علامة على وجود الحكم وهو

التحريم. وكالزوال علامة على وجوب صلاة الظهر. فحينئذ قوله المعنى الذي علق الشرع الحكم عليه هذا تعريف النسب للمتكلمين -
00:46:03

ولكن الكثير ينسبون الى المتكلمين انه ليس ثم اقتضاء للعلة للحكم يعني العلة لا تكون مقتضية للحكم. بمعنى ان هذه المسألة مرتبة

https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457783
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457784
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457785
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457786
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457787
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457788
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457789
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457790
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457791
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457792
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457793
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457794
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457795
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457796


على مسألة احكام الرب جل وعلا واحكامه شرعية. هل هي معللة ام لا - 00:46:32
هذا فيه نزاع عند اهل السنة والجماعة. والحق ان الاحكام كلها مرتبة على مصالح للعباد. مرتبة على مصالح للعباد فحينئذ لا حكم

شرعي الا والا وثم مصلحة. لكن ليست للرب جل وعلا. وانما لي للعباد - 00:46:56
المتكلمون لا يرون هذا. لماذا؟ لانهم يقولون اذا كان ترتيب الحكم لاجل مصلحة فحينئذ تصير هذه المصلحة مكملة للمشرع والله عز

وجل منزه عن النقص منزه عن عن النقص. نقول هذا فاسد. لماذا؟ لان بابه قياس الخالق على المخلوق - 00:47:16
اذا فعلت انت اي امر مع الناس وكان قصدك بهذا الفعل مكانة او وجاهة عند الناس. هذا صار تكميلا لك او لا؟ صار تكميلا لك لانك

ناقص. وانت فعلت هذه الامور من اجل ماذا؟ من اجل ما - 00:47:44
ترتب من المصالح لك انت. لكن الرب جل وعلا اذا رتب المصالح على الاحكام الشرعية انما يكون مردها لمن؟ للعباد. فحينئذ قيام

الخالق او ما يعبر عنه عندهم الشاهد على الغائب يقول هذا فاسد. قياس فاسد. وقيل الباعث - 00:48:01
له على اثباته. وقيل الباعث له على اثباته الباعث له اي للشرع على اثباته ليس على اتيانه وانما على اثبات الحكم الشرعي. نعم. وقيل

في حد العلة انها الباعث له على اثبات. وقيل الباعث - 00:48:21
له على اتيانه. لكن نقول ليس على اتيانه على اثباته. تعدل النسخة. الباعث له اي للشرع. على اثبات اي على اثبات الحكم الشرعي على

اثبات الحكم الشرعي الباعث له اي للشرع على اثباته اي على اثبات الحكم الشرعي - 00:48:45
الباحث له اي للشرع على اثباته اي على اثبات الحكم الشرعي كالاسكار بالنسبة للتحريم ولذلك فسر هنا في هذا الموضع بكونها اي

هذه العلة مشتملة على حكمة صالحة لان تكون - 00:49:10
مقصود الشارع  ان تكون هذه العلة التي هي الاسكار ورتب عليها التحريم تكون مشتملة على مصلحة. هذه المصلحة رعاها الشر نظر

اليها. فاذا ترتيب حكم الشرع عليها بالتحريم مناسب. اذا صارت هذه العلة باعثة للشارع. ليس المراد انها تبعث الرب جل وعلا -
00:49:29

قال على ان يحرم لها وانما يفسر البعث هنا كونها باعثة تفسر بكون هذه العلة مشتملة على مصلحة. والا الله عز وجل ابعثوا شيء غير
ارادته سبحانه وتعالى يخلق ما يشاء ويختار. والله يحكم لا معقب لحكمه. فحينئذ تكون هذه العلل التي رتب - 00:49:55

عليها الاحكام الشرعية تكون باعثة بمعنى ان فيها مصلحة روعيت وجعلت مناسبة للحكم الشرعي وبهذا تفسر البعث هنا كالقتل العمد
فانه باعث للشرع على شرع القصاص حفظا للنفوس كذلك نقول القصاص هنا حكم شرعي - 00:50:18

علة ما هي؟ ها حفظ النفوس ولكم في القصاص حياة حياة يا اولي الالباب. اذا في القصاص حياة فكون الشرع رتب القصاص على
القتل العمد العدوان نقول هذه وهي حفظ النفوس علة باعثة بمعنى انها فيها ان فيها مصلحة - 00:50:43

واضحة بينة لترتيب الحكم وهو وجوب الخصاص على القتل العمد العدوان. وكذلك الزكاة وجوب الزكاة في حكمة وهو مواساة
الفقراء. اذا المواساة الفقراء هذه مصلحة جعلت مرتبة عليها او مرتبا عليها - 00:51:09

فيها الحكم الشرعي وهو وجوب الزكاة. وجوب الزكاة. وهذا المراد بقوله البائث على اثباته. قال وهذا اولى. يعني الاخير لماذا؟ لان
الاول منسوب للمتكلمين وهم يرون عدم تعليل احكام الرب جل وعلا - 00:51:29

عدم تعليل احكام الرب جل وعلا. ولذلك يقولون وجد المسبب عند السبب لا به لماذا؟ لانهم ينكرون تأثير الاسباب ايه المسببات ولد
عنده لا به هذا تعبير الاشاعرة تعبير الاشاعرة ويكثر في كتب الاصوليين لان اكثرهم مشاعرا - 00:51:49

فحين اذ لا يجعلون ثم مناسق بين السبب والمسبب ولا يجعلون ان للسبب تأثيرا بجعل الله عز وجل في المسبب بل يقولون السبب
مخلوق مستقل لا تأثير له في مسببه. والمسبب مخلوق مستقل ابدا. لم يترتب على - 00:52:11

كل منهما مستقل ولذلك يقولون كسر الزجاج عند الكسر عند الحجر ولم ينكسر بالحجر يعني لو رميت حجر في الزجاج فانكسر. قالوا
انكسر الزجاج عند الحجر لا به هذا كيف هذا - 00:52:32

ما يقبل لماذا؟ لان الحاجة نقول لو قلت ان الحجر هو الذي كسر الزجاج. اذا الانكسار مخلوق. من الذي خلقه حجر هذا صحيح؟ لا

https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457797
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457798
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457799
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457800
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457801
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457802
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457803
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457804
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457805
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457806
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457807
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457808
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457809
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457810
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457811
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457812
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457813


نقول الله عز وجل جعل تأثيرا في الحجر - 00:52:52
هذا التأثير موجود في قوى خاصة. جعلها الله عز وجل بخلقه جعل الانكسار مسببا عن الحجر ولا يخرج عن خلق الله عز وجل. كما

جعل للانسان الظعيف له افعال له ارادة. له اختيار حينئذ كونه يفعل - 00:53:10
ان يقدم على الشيء ويمسك نقول هل هو خالق لافعاله؟ لا نقول له قدرة وله اختيار وله ارادة لكنها ليست خارجة عن ارادة الرب جل

وعلا. اذا قوله وهو وهذا اولى يقصد به ان تعريف العلة بانها الباعث للشرع على - 00:53:30
الحكم اولى من الاول. لماذا؟ لان فيه ربط الاحكام الشرعية بالعلل وحينئذ لا مانع ان يقال احكام الشرع معللة للرب جل وعلا وان كان

بعضهم يعبر بالاغراظ لكن هذا يترك هنا في هذا الموضع. ثم قال وسبب اذا عرفنا حد العلة انها المعنى الذي علق الشرع الحكم عليه او
انها - 00:53:50

اعف له على اثباته على اثباته. ثم قال وسبب هذا عطف على قوله علة. اي والقسم الثاني مما يظهر به الحكم هو السبب. هو السبب.
والسبب لغة ما توصل به الى غيره. ما توصل به الى غيره - 00:54:17

قال الجوهري السبب الحبل السبب الحبل فليمدد بسبب من السماء. يعني بحبل. وكل شيء يتوصل به الى امر من الامور. فقيل هذا
سبب وهذا مسبب عن هذا هذا سبب وهذا مسبب عن هذا. اذا عندنا امران سبب ومسبب - 00:54:37

واما في الاصطلاح  الشرع فالسبب ما يلزم من وجوده الوجود. ومن عدمه العدم لذاته ما يلزم من وجوده الوجود ومن عدمه العدم
لذاته ما يلزم من وجوده وجود السبب وجود - 00:55:01

الحكم الشرعي الذي هو المسبب كالزوال بالنسبة لوجوب صلاة الظهر. يلزم من وجوب الزوال وجود المسبب وهو الحكم الشرعي وهو
وجوب صلاة الظهر. يلزم من وجود النصاب الزكاة وجوب الحكم الشرعي وهو وجوب الزكاة. اذا ما يلزم من وجودة الوجود هذا -

00:55:26
هو السبب ومن عدمه العدم ومن عدم السبب يلزم منه عدم الحكم الشرعي. عدم دخول وقت الصلاة او عموما عدم دخول لاوقات

الصلاة يلزم منه ويترتب عليه عدم وجوب الصلوات المكتوبة - 00:55:52
عدم النصاب يلزم منه عدم وجوب الزكاة. اذا ثم تلازم وجودا وعدما في السبب والمسبب كل سبب اذا وجد لابد وان يوجد مسببه. كل

سبب اذا عدم لابد وان ينعدم مسببه او يعدم مسببه - 00:56:14
اذا بينهما تلازم في الوجود والعدم. في الوجود والعدم. ما يلزم من وجوده الوجود نقول هذا احترز به عن عن الشرط لان الشرط لا

يلزم من وجوده الوجود. الطهارة لا يلزم منها وجود الصلاة. قد يتطهر يتوضأ ولا يصلي. ولا تجب - 00:56:33
عليه الصلاة. حينئذ نقول احترز بقوله ما يلزم من وجوده الوجود عن الشرط. لانه يلزم لانه لا يلزم من الوجود بخلاف السبب يلزم من

وجوده الوجود. ومن عدمه العدم هذا احترز به عن المانع - 00:56:54
المانع لا يلزم من عدمه وجود ولا عدم. المانع لا يلزم من عدمه وجود ولا عدم. كالدين بالنسبة  نقول هو مانع على قول بعض الفقهاء

الدين مانع لكن هل يلزم من عدم المانع - 00:57:14
وجود او عدم قد يعدم الدين ولا تجب عليه الزكاة لانه فقير اليس كذلك؟ قد يعدم الدين وتجب عليه الزكاة اذا قد يعدم المانع ولا

يلزم منه اثبات حكم او نفيه - 00:57:33
لا يلزم منه اثبات حكم او نفيه. لذاته هذا للاحتراز عن عن السبب الذي لا يلزم من وجوده الوجود قلنا السبب لابد ان يلزم من وجوده

الوجود. اليس كذلك؟ كلما ولد السبب ولد - 00:57:51
المسبب. قد يوجد السبب ولا يوجد المسبب. ينتفي هل هو نقض لهذا التعريف؟ نقول لا مثاله   النصاب النصاب بالنسبة للزكاة قلنا اذا

وجد النصاب ترتب عليه وجوب الزكاة. لكن هذا ليس - 00:58:10
لذاته وانما قد يوجد النصاب ولا تجب الزكاة متى؟ لفقدان شرط لان شرط الزكاة مع وجود السبب وهو النصاب حولان حولان اذا هنا

لم يترتب على السبب مسببه. هل هو لذاته او لفقدان شرط؟ لفقدان - 00:58:35

https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457814
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457815
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457816
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457817
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457818
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457819
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457820
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457821
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457822
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457823
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457824
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457825
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457826
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457827
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457828
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457829
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457830


شرط اذا قوله لذاته اي لذات السبب الظمير يعود الى الى السبب. اخرجنا ما لو قارن السبب انا الشرطي كالنصاب مع عدم الحول.
حينئذ ولد السبب ولم يترتب عليه المسبب. هل نقول - 00:59:01

هذا طعن في السبب نقول لا هنا ولد السبب ولم يترتب عليه اثره وهو المسبب لفقدان شرط. وهو الحول وهو الحول او ما لو قارن
السبب وجود مانع وجود مانع - 00:59:21

مثل ماذا نفس المثال اما قلنا الدين مانع من الزكاة عند بعضهم قد يوجد السبب وهو بلوغ النصاب ويحول عليه حول يعني مع شرطه
ولا تجب الزكاة ولا تجب الزكاة. لماذا؟ لوجود مانع. اذا قارن السبب وجود مانع وهو الدين. وقارن السبب - 00:59:41

فوات شرط فحينئذ اذا فات السبب اه يعني مسببه لفقدان شرط او وجود مانع لا يمنع من كونه سببا. لماذا؟ لان عدم ترتب المسبب
على السبب هنا لا لذات السبب وانما لامر خارج عنه وهو اما فقدان شرط او وجود مانع - 01:00:10

هذا هو حد السبب. ما يلزم من وجوده الوجود. لابد اذا ولد السبب ان يترتب عليه مسببه ولا يلزم من عدمه ها ومن عدمه العدم اذا
عدم السبب لابد وان ينعدم او يعدم المسبب - 01:00:36

هذا الاصل في السبب قد يوجد السبب ولا يوجد المسبب قد يعدم السبب ها ويوجد المسبب هكذا  لا قد يوجد السبب ولا يوجد
المسبب قد يوجد السبب ها لا قد يوجد السبب ويوجد المسبب هذا الاصل. ما يلزم من عدن ما يلزم من وجوده الوجود. ومن عدمه

العدم. طيب. لو - 01:00:56
قارن السبب وجود مانع هل يترتب عليه اثره؟ المسبب؟ الجواب الان. اذا وجد السبب ولم يترتب عليه المسبب لوجود مانع قد يوجد

السبب ولا يترتب عليه اثره لفقدان شرطه. اذا في الحالين السبب موجود - 01:01:34
في الحالين السبب موجود اليس كذلك في الحالين السبب موجود. لانه اذا انتفى السبب حينئذ لا اشكال في انتفاء المسبب اذا لم

يدخل وقت الصلاة حينئذ لا نقول لما وجبت الصلاة؟ لانه لا يمكن ان توجب الصلاة ان تجب الصلاة الا اذا وجد السبب - 01:01:58
فحينئذ يكون قوله لذاته عائدا الى الاول. وهو وجود السبب مع عدم ترتب المسبب. اما لفوات شرط فقدان واما لوجود لوجود مانع.

هذا هو حد السبب عند الوصوليين وسبب وقد استعمله الفقهاء فيما يقابل المباشر - 01:02:19
يعني يريد ان يبين لك ان السبب له اطلاقات اربعة عند الفقهاء يعني له استعمالات صلاحات مختلفة يطلق مرادا به كذا ويطلق في

موضع اخر مرادا به كذا بمعنى انه ليس كلما - 01:02:42
ارأيت لفظ السبب فتفسره بهذا الذي ذكرناه الان. وانما الاصطلاحات تختلف كالمفرد عند النحا لابد ان نربط بين الاصول والنحو.

كالمفرد عند النحا المفرد في باب الاعراب له معنى. في باب المبتدأ والخبر له معنى. في باب لا له - 01:02:57
والمنادى كذلك اذا قلت هذا مفرد تفسره باي شيء؟ بحسب السياق بحسب السياق حينئذ اختلف معنى المفرد لاختلاف الابواب وهنا

ايضا يختلف معنى السبب باختلاف الابواب. باختلاف الابواب. وقد استعمله اي لفظ السبب - 01:03:17
لا بمعنىه السابق وانما بمعنى اخر. ولذلك نقول استعمله اي لفظ السبب نرده الى اللفظ لان المعنى هو الذي سيستعمل فيه فيما يذكره

من المعاني الاربعة. وقد استعمله الفقهاء اي السعار - 01:03:38
الفقهاء لفظ السبب فيما يقابل المباشر فيما يقابل المباشر. مع التربية. كالحفر هذا مثال فيما ما هنا يصدق على الحافر الذي يقابل

المباشر اول شيء تقوله المباشرة كالحفر حفر بئر مع التردية معناه - 01:03:55
الدف مع الدف. مثاله لو حفر زيد بئرا في الطريق حفر بئر عميقة فجاء هذا زيد هو الحافر هذا زيد هو الحافر. فجاء عمرو فدفع بكرا

فاسقطه في البئر فمات - 01:04:24
عندنا حفر وحافر وعندنا مباشر وعندنا مقتول المقتول انتهى رحمه الله بقي ماذا؟ الحافر والدافع الذي يسمى المباشر. الذي يسمى

المباشر. اذا عندنا حافر ومباشر. قال هنا استعمله الفقهاء يعني اطلقوا اللفظ على ما يقابل المباشر. من الذي يقابل المباشر -
01:04:46

الحافظ اذا سمى الفقهاء الحافرة في مثل هذا المثال سموه سببا سموه سبب سبب سببا لماذا لان الحفرة سبب والتربية علة. اليس

https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457831
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457832
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457833
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457834
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457835
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457836
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457837
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457838
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457839
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457840
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457841
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457842
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457843
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457844
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457845
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457846


كذلك؟ لان الهلاك بها لا بالحفر الموت وقع لبكر بماذا؟ بالحفر - 01:05:15
او بالدفع بالدفع وان كان الاصل ان الموت حصل بالاثنين لماذا؟ لانه لو وقع ترضية بلا حفر هل وقع موت قد لا يقع ما هو دائما قد لا

يقع موت - 01:05:41
لكن حفر الغالب انه موت لو حفر ولم تحصل تردية هل يقع موت لم يقع موت. اذا في الحقيقة ان الذي حصل به الموت مشترك بين

الاثنين. لكن الفقهاء قالوا اذا اجتمع - 01:06:00
متسبب ومباشر من الذي يضمن المباشر واما السبب والمتسبب هذا انقطع حكمه. انقطع حكمه. فحينئذ في مثل هذا التركيب قالوا

المباشر وجب عليه الظمان وجب عليه الظمان. واما الحافر فهذا ليس عليه حكم. ولا يرجع اليه الا عند عدم - 01:06:17
الا عند عدم امكان تظمين المباشر اذا امكن تظمين المباشر فلا اشكال. هو الذي يجب عليه الظمان. واذا لم يمكن رجع به الى الى

السبب الى السبب. مثلوا لذلك بما اذا - 01:06:43
اذا القى شخصا في بحر فاكله الحوت الضمان على من الاصل على الحوض هذا العصر لانه هو المباشر هو المباشر. وذاك سبب الذي

دفع هذا كالذي حفر. والحوت ما الذي دفع - 01:07:02
مباشر الاصل في الحوت انه هو المباشر. هو الذي وقع به الهلاك. هو علة الهلاك واما الدافع الذي دفع فهذا الاصل انه لا يظمن. لكن لما

تعذر تظمين المباشر وهو الحوت رجع به الى - 01:07:27
الى السبب الى السبب. اذا من اطلاقات الفقهاء لفظ السبب على ما يقابل المباشر. قال كالحفر اي كحفر بئر مع التردية فاول سبب

الذي هو الحفر. وثان علة الذي هو التردية. فالحفر سبب - 01:07:43
والترضية علة. لماذا ترضي علة؟ لان الهلاك بها لا بالحفر. هذا من باب التجاوز وترتيب الاحكام الشرعية. والا في الاصل فان العلة

مركبة من السبب والمباشر. هذا الذي يطلق عليه سبب في اطلاق الفقهاء وهو النوع الاول. النوع الثاني يطلق السبب - 01:08:03
السبب على علة العلة علة العلة قال كالرمي في القتل للموت. الرمي هو علة اليس كذلك يعني سبب للقتل والموت هذا مترتب على اي

شيء على ماذا؟ على الرمي على الاصابة - 01:08:26
من اين اتيتم بالاصابة الرمي سبب للاصابة والاصابة هي علة الزهود زهوق النفس اذا عندنا علة وعندنا علة العلة الزهوق هذا معلول

والاصابة علة. سببها الرمي. علة العلة تسمى سببا - 01:08:50
علة العلة الذي هو الرمي الذي ترتب عليه الاصابة الذي ترتب على الاصابة الزهوق والموت سمي سببا اطلق في صلاح الفقهاء عليه بانه

سبب اذا وفي علة العلة يعني يطلق السبب لفظ السبب على علة العلة كالرمي فانه يسمى سببا. وفي الحقيقة - 01:09:17
الحقيقة ليس هو علة وانما هو علة العلة. علة العلة يعني سبب العلة. اذا رجعنا الى المعاني. كالرمي في القتل فوتي لان الرمي ليس هو

العلة في الاصل. وانما الاصابة هي علة الزهوق. رماه فاصابه فمات - 01:09:40
رماه لان ليس كل رمي يقتل اليس كذلك لو كان كل رمي يقتل حينئذ تعين ان يكون القتل حصل بالرمي لكن المعلوم حسا ليس كل

رمي يكون يكون قاتلا انما بعضه يكون قاتلا وبعضه ليس بقاتل. اذا هو ليس ليس بعلة - 01:10:00
وانما العلة هي الاصابة. اصيب اصابة موت فمات. فحينئذ نقول اطلق السبب على الرمي وليس هو علة انما هو علة العلة. هذا الاطلاق

الثاني. الثالث قال يطلق السبب او استعمل الفقهاء السبب في العلة بدون شرطها - 01:10:21
بدون شرطها. يعني اذا ولد السبب الذي هو ملك النصاب. ولم يحل عليه الحول. حينئذ ماذا نسمي النصاب؟ ها؟ نسميه سببا. يسمى

سببا عند عند الفقهاء قال وفي العلة بدون شرطها وفي العلة بدون شرطها يعني اذا وجدت العلة الشرعية - 01:10:41
وفاة شرطها حينئذ سمى الفقهاء هذه العلة بسببي. سمى الفقهاء هذه العلة مش سببي وهذا بناء على التفرقة بين السبب والعلة. هذا

القول يجري على من فرق بين العلة والسبب والا لو كان - 01:11:11
مترادفين حينئذ لا يقال يطلق السبب على العلة وانما يكون اصالة في الاصطلاح ان كلا منهما يسمى علة ويسمى سببا ويطلق عليه من

نوع لا يطلق عليها النوم سبب. اذا قوله وفي العلة الشرعية بدون شرطها هذا يتمشى على قول من فرق بين السببة - 01:11:31

https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457847
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457848
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457849
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457850
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457851
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457852
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457853
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457854
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457855
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457856
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457857
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457858
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457859
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457860
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457861
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457862
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457863
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457864


من السبب والعدة. بل بعضهم جعل هذه التفريقات الاربع او المعاني الاربع خاصة بالاحناف. بدليل قوله وقد الفقهاء واذا اطلق الفقهاء
في باب الاصول عانوا به الاحناف. لان الطريق طريقتان طريقة الفقهاء وطريقة - 01:11:51

فاذا اطلق المتكلمون المالكية والشافعية والحنابلة الفقهاء ارادوا به الاحناف. حينئذ يحمل وهذه المعاني الاربعة التي اطلق عليها
السبب انها في اصطلاح الاحناف فحسب دون غيرهم. لكن مسألة انه يطلق في مقابل مباشر ليس - 01:12:11

خاصة بالاحداث لكن هذه المسألة وفي العلة بدون شرطها هذا يختص بالاحناف. وفي العلة نفسها يعني استعمله الفقهاء. استعمل لهم
السبب في العلة نفسها. اي العلة كاملة وهذا عندما تكون العلة مركبة. من اجزاء. لان العلة قد تكون شيئا واحدا كالاسكار. وقد تكون

مركبة - 01:12:31
وقد تكون متعددة. تختلف. تكون شيئا واحدا كالاسكار وهو واضح. وتكون مركبة كالقلب العمد العدوان. قصاص متى يكون؟ هل كل

قتل يترتب عليه القصاص؟ الجواب لا لو كان خطأ لم يترتب عليه القصاص. لو كان قتلا عمدا لكنه في حد وقصاص. لم يترتب -
01:13:01

عليه القصاص اذا نقول هذه علة ذات اجزاء. هذه علة ذات اجزاء. وقد تكون متعددة. كالوضوء يجب بماذا؟ ما هي اسباب الحدث؟ قد
يكون نوما واكمل لحم الجزور ها الخارج من اذا اجتمعت هذه - 01:13:31

رحلة واحدة او علل هي علل لا ليست علة واحدة هذه علل لان الواحد منها يكفي في ترتب الحكم عليها. قد يوجد اكل لحم الجزور
فقط. اذا هو علة. لو قلت علة مركبة حينئذ اذا ولد - 01:14:01

جزء منها لم يترتب عليها الحكم الكلي. مثل العلة المركبة القتل العمد العدوان. هذه لو ولد قتل عمد لا عدوان. وانما كان بحق. ولد
جزء العلة. هل يترتب عليه الحكم؟ لا يترتب. اذا وجود - 01:14:21

الجزء العلة المركبة من عدة اشياء لا يترتب عليه الحكم وانما يترتب الحكم اذا وجدت العلة بمجموعها. اما اذا قلت علل متعددة
فحينئذ اذا كانت عندنا ثلاث علل نوم واكل لحم جزور وخارج من السبيلين لو قلت هذه علة - 01:14:41

واحدة حينئذ لو ولد النوم لوحده لم يترتب عليه الحكم الشرعي وانما نقول العلل المتعدية تستقل كل علة بترتب الحكم الشرعي
عليها. والعلة المركبة لا مركبة من اجزاءها قالوا العلة العقلية. هنا قال وفي العلة نفسها اي العلة كاملة. وهي المجموع المركب من

مقتضي - 01:15:01
يعني مقتضي الحكم وشرطه وانتفاء المانع ووجود الاهل والمحل. ووجود الاهل والمحل. كالقتل القصاص فانه سبب وعلة ايضا.
القتل للقصاص. القتل للقصاص. نقول هذا علة مركبة من عدة اجزاء. اطلق الفقهاء اسم السبب على هذه العلة نفسها - 01:15:26

واطلقوا على كل جزء من ارزاقها انه جزء السبب كما نص عليه المصنف. ولذا لهذا الاطلاق انهم اطلقوا السبب على العلة كاملة وهي
ذات اجزاء. ولذا سموا اي الفقهاء. الوصفة الواحدة من اوصاف العلة يعني الجزء الواحد - 01:15:55

من اجزاء العلة كالعمد فقط والقتل فقط والعدوان فقط. سموه ماذا؟ جزء السبب لماذا؟ لان العلة كلها لان العلة كلها هي سبب. وجزء
السبب حينئذ يسمى جزء السبب. لماذا؟ لانها مؤلفة من ثلاثة اجزاء - 01:16:15

والقاتل جزء من هذا الكل. والعدوان جزء من هذا الكل. اذا صار جزء سبب. صار جزء سبب. هذه اربع اطلاقات للفظ عند الفقهاء انه
يطلق على ما يقابل المباشر. ويطلق على - 01:16:38

علة العلة كرمي بالنسبة للقتل. ويطلق على العلة دون شرطها. ويطلق على العلة كاملة اذا كانت ذات اجزاء وكل جزء جزء منها يطلق
عليه انه جزء سبب. هذا عند الفقهاء في كتب الفقه. اما عند الاصوليين فلا - 01:16:57

انما السبب الشرعي هو الذي يلزم من وجوده الوجود. ومن عدمه العدم لذاته. اذا هل ينبني على ذكر هذه المسألة هنا فائدة اصولية؟
الجواب لا. وانما اذا قرأت في كتب الفقهاء فحينئذ تتنوع كلمة السبب بتنوع - 01:17:14

ارباب المذاهب والابواب المختصة بها. ثم قال ومن توابعهما اي توابع العلة والسبب الشرط والمانع الشرط والمانع. الشرط هذا من
توابع جعله مصنف هنا من توابع العلة والسبب. والمانع كذلك جعله من توابع - 01:17:34

https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457865
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457866
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457867
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457868
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457869
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457870
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457871
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457872
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457873
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457874
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457875
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457876
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457877
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457878
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457879
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457880


العلة والسبب ان كان كثيرا من الاصوليين يجعلون السبب والشرط والمانع كل منهما متباينة. يعني كل منهما مغايرة للاخر. قال ومن
توابعهما الشرط الشرط باسكان الراء وهو الالزام الزام الشيء والتزامه. الزام الشيء والتزامه وجمعه شروط وشرائط - 01:17:54
وان كان كثير من الاصولين يفسر الشرط هنا بالعلامة بالعلامة فقد جاء اشراطها اي علاماتها وسمي الشرط علامة لانه علامة على

المشروط اذا وجد ووجد واذا انتفى انتفى. اذا الشرط علامة على على المشروط. وان كان بعظهم ينكر ان يكون الشرط باسكان الراء -
01:18:20

هو بمعنى العلامة عند الاصوليين. واجاب الطوفي بان الشرط هو مخفف عن الشرط فاذا صح انه من لغة العرب الشرط مخفف عن
الشرط فحينئذ لا اشكال في تفسير الشرط هنا بالعلامة وان لم يكن كذلك - 01:18:44

فحينئذ لا يصح تفسير الشرط هنا بكون العلام. وانما يقال الالزام الزام بالشيء والتزامه. والشرط في سلاح حده ما يلزم من عدمه
العدم ولا يلزم من وجوده وجود ولا عدم لذاته. ما يلزم من عدمه العذاب. اذا عدمت الطهارة - 01:19:03

عدمت الصلاة لا تصح الصلاة لماذا؟ لفوات الشر. اذا يلزم من عدم الشرط عدم المشروب وهو الطهارة يلزم من عدم الحول عدم
وجوب الزكاة. اذا ما يلزم من عدمه العدم. ولا يلزم من وجوده وجود - 01:19:30

قد يوجد الحول ولا يلزم منه وجوب الزكاة قد توجد الطهارة ولا يلزم منها وجود الصلاة. قد يتطهر ولم يدخل الوقت اذا ما لزمته
الصلاة قال لذاته سيأتي تفسير لذاته ما يلزم من عدمه العدم - 01:19:50

نقول اخرج المانع اخرج المانع لان المانع يلزم من عدمه الوجوب يلزم من عدمه الوجود. لان المانع عفوا لا يلزم من عدمه شيء البتة.
المانع هذا ضابطه لا يلزم من عدم - 01:20:10

شيء البتة كما قلنا في الدين. الدين باعتبار الذكاء اذا عدم الدين ماذا نقول لا يلزم من عدم الدين وجوب الزكاة لانه قد يكون فقيرا
ليس عليه دين. هل كل من ليس عليه دين وجبت عليه الزكاة؟ قل لا قد لا يكون آآ غنيا قد يكون فقيرا - 01:20:30

وكذلك قد ينعدم الدين او يعدم الدين وتجب الزكاة اذا لا يلزم من عدم المانع وجود ولا عدم لا يلزم من عدم المانع عدم الدين. وجود
وجوب الزكاة او انتفاء وجوب الزكاة. اذا اخرج بقوله ما يلزم من عدمه العدم المانع - 01:20:53

ولا يلزم من وجوده الوجود هذا اخرج السبب لان السبب يلزم من وجوده الوجود. السبب يلزم من وجوده الوجود. وكذلك المانع لان
المانع يلزم من وجوده العدم يلزم من وجوده كالحيض عدم صحته - 01:21:14

الصلاة لذاته احترز به عن مقارنة الشرط وجود السبب مقارنة الشرط وجود السبب. قلنا الحول هذا شرط لا يلزم من وجود الحول ها
وجوب الزكاة لا يلزم اليس كذلك؟ لكن لو وجد السبب وهو النصاب - 01:21:33

لزم او لا يلزم يلزم هل لزم لذات الشرط او لامر خارج لا من الخارج وهو وجود السبب. اذا لو قارن الشرط وجود السبب لزم منه
الوجود. والعصر في الشرط انه - 01:21:56

ايلزم من وجوده الوجود؟ هذي كلها لكن تصبرون. لا يلزم من وجود الشرط وجودا مشروط. هذا هو الاصل فيه. لكن اذا وجد السبب
مع وجود الشرط نقول لزم الوجود لا لذات الشرط وانما لامر خارج عنه وهو وجود السبب. اذا لذاته احترز به عما لو قارن الشرط

وجود السبب - 01:22:13
الزموا الولود على خلاف الاصل في الشرط وهو عدم لزوم الوجود. او مقارنة الشرط المانع مقارنة الشرط المانع فيلزم عدم الوجوب.

لو قارن الشرط المانع مثل ماذا الحول مع  يلزم الوجود او لا يلزم - 01:22:40
ها لا يلزم الوجوب او يلزم اذا وجد الشرط وهو الحول وولد المانع ها ما الذي يترتب عدم لزوم الشرط عدم لزوم الشرط او مقارنة

الشرط المانع فيلزم عدم الوجود لكن - 01:23:06
لا لذاته بل لامر خارج عنه. وهو مقارنة السبب او قيام مانع مقارنة السبب او قيام مانع. اذا قد لا يؤثر الشرط شيئا في المشروط متى

اذا قارنه مانع وقد يلزم من وجود الشرط وجود المشروط. اذا قارنه وجود السبب. اذا قارنه وجود السببين - 01:23:28
هنا قال مثلا تمام الحول في الزكاة شرط. تمام الحول في الزكاة شرط. اذا قارنه وجود السبب فانه يلزم  تمام الحول شرط اذا قارنه

https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457881
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457882
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457883
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457884
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457885
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457886
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457887
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457888
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457889
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457890
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457891
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457892
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457893
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457894
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457895
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457896


ها وجود النصاب لزم منه وجوب الزكاة. لزم منه وجوب الزكاة. لا لذات الشرط بل لوجود السبب. واذا كان - 01:23:55
عليه دين مع الحول يلزم منه عدم وجوب الزكاة لا للشرط بل لقيام المانع. لا لشرط بل لقيام ما المانع؟ هذا هو الشرط بالصلاح

الاصوليين قال الشرط وهو ما يتوقف على وجودة اما الحكم او عمل العلة. اما الحكم او عمله - 01:24:21
العلة قسم لك الشرط الى قسمين. شرط الحكم وشرط العلة. شرط الحكم وشرط العلة. قال الشرط وهو ما توقفوا على وجوده اسمع

اما الحكم كالاحصان الحكم الذي هو حكم الجلد متوقف على الاحصان. ان وجد الاحصان ترتب عليه الحكم وهو وجوب الرجم -
01:24:44

اليس كذلك هذا يسمى ماذا؟ شرط حكم الذي يسميه البعض شرط الوجوب والذي اخذناه سابقا ما لا يتم الوجوب الا به اه فليس
بواجب ليس ليس بواجب. قد يتوقف ايجاب الشيء من جهة الشرع على امر خارج - 01:25:18

الامر الخارج نقول هذا شرط في الحكم. شرط في الحكم يعني لا يتم تكليف المكلف الا اذا وجد هذا الشرط الا اذا وجد هذا الشرط.
وهو ما يتوقف على وجوده - 01:25:42

على وجوده يعني شرط الوجوب ما يصير الانسان به مكلفا قالوا كالنقاء من الحيض شرط في وجوب الصلاة. شرط الوجوب ما به
نكلفه وعدم الطلب فيه يعرف مثل دخول الوقت والنقاء وكبلوغ بعث الانبياء. اما الحكم كالاحصان بالرجم. الاحصان المراد به الوطء

في نكاح صحيح - 01:25:57
الوطء في نكاح صحيح. للرجم اي لترتب حكم الرجم وهو وجوبه لا نقول وجب الرجم الا اذا وجد شرطه. حينئذ وجوب الرجم وهو

الحكم له شرط. يسمى شرط الحكم ان وجد - 01:26:22
ترتب الحكم والا والا فلا. ويسمى شرط الحكم او القسم الثاني عمل العلة. اذا لم تثبت العلة وهو هو شرط العلة كالاحصان مع الزنا.

قالوا الزنا هذا علة وسبب للرجم للحد مطلقا وللرجم خاصة. الاحصان هذا - 01:26:43
عمل العلة وهو الزنا وتأثيرها في الحد وهو الرجم اذا عين الرجم لا يمكن ان يعمل عمله الا اذا ولد الشرط وهو الاحصاء. وهو الاحصاء.

هناك جعل الاحصان شرطا للحكم نفس الرجم - 01:27:07
وهنا جعل الاحصان عملا لتأثير العلة وهي الزنا. لان الزنا يسمى سببا ويسمى علة. يترتب على وجود الزنا الرجو لا يمكن ان تؤثر هذه

العلة اثرها في ايجاد الرجم الا بوجود الاحصاء. اذا عمل العلة مرده من حيث المعنى الى شرط الحكم - 01:27:28
الى شرط الحكم. ولذلك التفريق بينهما عسير لماذا؟ لان جعل العلة التي هي الزنا هي عينها ما يترتب على الاحصان من الرجم وعدمه.

لان احصاء ليس معتبرا لوحده. وانما معتمرا بشيء اخر وهو وجود الزنا - 01:27:54
ولذلك من كان محصنا ولم يفعل شيء من هذه الفواحش هل يترتب عليه حد او لا؟ ولا يترتب عليه حد. لماذا لانه ولد الاحصان مع

عدم وجود العلة التي هي او السبب التي هي الزنا. فحينئذ نقول التفريق بين شرط الحكم وعمل العلم - 01:28:15
الا هذا يكاد ان يكون مجرد اصطلاح فقط والا مردهما الى شيء واحد ولذلك قال او عمل العلة. يعني يتوقف وجود عمل العلة على

وجوده. كالاحصان مع الزنا. ولذلك مثل - 01:28:35
احصان في الموضعين في شرط الحكم وفي عمل العلة. وانما غاير في المشروط جعل المشروط هناك الرجم وجعل المشروط هنا الزنا

وعمل العلة يعني او ما يتوقف على وجوده عمل العلة. وهو شرط العلة بخلاف العلة ان كانت واحدة يلزم من وجودها وجود الحكم -
01:28:50

كالاحصان مع الزنا. قال فيفارق حينئذ الشرط العلة. من حيث انه لا يلزم الحكم من وجوده. لا يلزم الحكم من وجوده. الشرط مع
المشروط لا يلزم الحكم او ترتب الحكم المشروط على وجود الشرط. لان حقيقة الشرط انه لا يلزم من وجوده الوجود. اما العلة -

01:29:12
ها فيلزم من وجودها وجود المعلوم كما ذكرناه سابقا الباحث على اثباته اي على حكم الشرع اثبات الحكم الشرعي فحينئذ اذا وجدت

ها العلة ترتب عليها المعلوم. وهذا هو السبب في تفريق بعض الاصوليين بين شرط الحكم وعمل العلة - 01:29:38

https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457897
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457898
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457899
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457900
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457901
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457902
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457903
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457904
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457905
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457906
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457907
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457908
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457909
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457910
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457911
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457912


العصر المردي له الى واحد الى شيء واحد. اذا فارق الشرط العلة من حيث انه لا يلزم الحكم من وجودة. اذا الشرط لا يلزم منه وجود
المشروط. اما العلة فلا - 01:30:00

اما العلة فلا فيكون ثم الفرق بين الحكم الشرعي او شرط الحكم وبين عمل العلة ان العلة يلزم من وجودها وجود المعلومة. والشرط
شرط الحكم لا يلزم من وجوده وجود الحكم. ولذلك يوجد الاحصان ولا يوجد الرجم. اذا - 01:30:15

العلة وهي الزنا. لكن اذا ولدت الزنا مع الاحصان لابد ان يترتب عليها الرجم لابد ان يترتب عليه الرجم. والتفريق يسير ودقيق جدا.
وهو عقلي اي شرع الشرط ينقسم الى - 01:30:37

ثلاثة اقسام عقلي ولغوي وشرعي عقلي ولغوي وشرعي عقلي هذا باعتبار الوصف يعني ينقسم الشرط باعتبار وصفه الى ثلاثة انواع
عقلي ما لا يوجد صوته ولا يمكن بدونه من جهة العقل. يعني حكم هو العقل. الحكم هنا هو العقل. لا يمكن ان يوجد المشروط بدون -

01:30:54
في شاطئه كالحياة للعلم الحياة للعلم. الحياة شرط للعلم. هل يمكن ان يوجد عالم وليس بحي يمكن الميت لا يوصف بكونه عالما لانه

جماد اليس كذلك اذا الحياة للعلم شرط. لكنه عقلي - 01:31:22
يلزم من وجود العلم الذي هو المشروط وجود الشرط. ولا يلزم من وجود الحياة وجود العلم. قد يكون حيا ويكون جاهلا اليس كذلك؟

اذا لا يلزم من وجود الحياة وجود العلم. ويلزم من وجود العلم وجود الحل - 01:31:45
ما الذي دل على ان العلم لا يكون الا مع حياته؟ العقل. العقل هو الذي دله. اذا ما لا يمكن انفكاكه عنه من جهة العقد ولا يوجد

المشروط بدون شرطه من جهة العقل نقول هذا شرط عقلي شرط عقلي. ولغوي - 01:32:03
يعني نسبته الى اللغة مأخوذ من جهة اللغة تعليق المشروط بالشرط والشرط هنا قد يكون ان واخواتها. يعني قد يكون حرفا وقد

يكون اسما. وهو المعلق او التعليق بان ونحوها. وان كنا - 01:32:23
ولاة حمل فانفقوا عليهن. نقول هذا شرط لغوي شرط لغوي. وهذا يبحث عنه الاصوليون ليس في هذا الموضع. وانما يبحثون عنهم
في المخصصات هناك للعموم. يقولون مخصصات متصلة ومنفصلة. والمتصلة منها ها الشرط. ويعنون به التعليق بان - 01:32:41

او احدى اخواتها وليس المراد هنا عند اصولهم في هذا الموضع. ولغوي اي منسوب الى اللغة. ما كان او ما لا يوجد المشروط ولا يمكن
بدونه من جهة يعني مأخوذ ومفهوم من جهة اللغة بان وضع اهل اللغة الفاظا حروفا واسماء ان وجدت دلت على التعليق - 01:33:06

ان دخلت الدار فانت طالق. لا يمكن ان يوجد الطلاق الا بدخول الدار اليس كذلك وهذا تسميته شرطا ابن القيم رحمه الله نزاع فيه
كالقرافي. قالوا هذا اقرب الى السبب - 01:33:28

لانه يلزم من وجوده الوجود. ومن عدمه العادة. لكن لا يتحقق عليه حد الشرط هنا ما لا يلزم الشرط ماذا قلنا فيه؟ ما ما يلزم من
عدمه العذاب. ولا يلزم من وجودة وجود. هل ينطبق على قوله ان دخلت الدار - 01:33:44

فانت طالق؟ يقول لا لا يترتب عليه. وانما يصدق عليه حد السبب. ولذلك قال هي اسباب. وليست بشروط ولغوي كالمقترن بحروفه.
بحروف ماذا؟ بحروف الشرط. وهذه تعلم من جهة اللغة. هو شرعي - 01:34:02

كالطهارة للصلاة وهو المراد هنا. وهو المراد هنا الشرط الشرعي. وهو الذي فسر بما ذكرناه ما يلزم من عدمه العدم ولا يلزم من وجوده
وجود ولا عدم لذاته. هذه ثلاثة انواع للشرط. قسمها ليبين لك ما المراد - 01:34:22

هنا فالمراد ببحثنا هو الشرعي كالطهارة للصلاة. اذا ولدت الصلاة لابد ان يوجد الطهارة. ولا يلزم من الطهارة وجود الصلاة. اذا هو الذي
يعنيه الاصولية هنا. والمانع ومن توابعهما الشرط والمانع وعكسه المانع اسمه - 01:34:42

اعلن من المنع وهو ضد الاعطاء. وقيل المانع هو الحائل بين الشيئين. الحائل بين الشيئين. قال عكسه يعني عكس الشرط وهو ما يلزم
من وجوده العدم. ما يلزم من وجودة العدم. ولا يلزم - 01:35:02

من عدمه وجود ولا عدم لذاته. ما يلزم من وجوده العادة كالحيض هذا مانع اذا وجد الحيض اه عدم صحة الصلاة عدم صحة اذا لزم
من وجوده العدم ولا يلزم من عدمه وجود ولا عدم - 01:35:22

https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457913
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457914
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457915
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457916
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457917
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457918
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457919
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457920
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457921
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457922
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457923
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457924
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457925
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457926
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457927
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457928
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457929


قد لا يكون حيض ولا يلزم منه ترتب الصلاة لعدم دخول الوقت او عدم ترتب الصلاة. اذا لا يلزم من عدم وجود المانع جود ولا عدم.
الاول اخرج السبب. لانه يلزم من وجوده الوجود. والثاني اخرج الشرط - 01:35:51

لماذا؟ لان الشرط يلزم من عدمه عدم المشروع. الشرط يلزم من عدمه عدم لذاته هذا للاحتراس للاحتراز لان المانع قلنا ما يلزم من
وجوده العدم. وقد لا يترتب عليه هذا الحكم لا من خارج عنه. لامر - 01:36:12

خارج عنه لذاته نقول الاحتراز عن مقارنة المانع لوجود سبب اخر فانه يلزم الوجود ولكن لا لعدم المانع بل لوجود السبب الاخر. مثل
المرتد القاتل لولده قالوا مرتد القاتل لولده - 01:36:37

الاب هل يقتل بولده؟ لا لا يقتل اذا وجد مانع او لا ولد معنا. اذا نقول الابوة مانعة من القصاص. لكن لو كان قاتلا ابا مرتدة مرتدا. يقتل
او لا يقتل؟ يقتل - 01:36:56

وجد المانع هل اثر لم يؤثر  اذا لماذا قتل اذا لم يقتل من جهة كونه قاتلا لابنه. بل قتل لسبب اخر وهو وجود وجود الردة وجود الردة
فالقتل هنا مرتب على سبب اخر غير قتله لابنه. لماذا؟ لان الابوة مانع - 01:37:18

يلزم من وجودها عدم الحكم وهو القصاص. فحينئذ وجد مع هذا المانع سبب اخر. روعي السبب الاخر فترتب على ما لو اعمل السبب
الاول وهو وجود القصاص وهو كونه قاتلا دون نظر الى الابوة - 01:37:48

لترتب عليه القصاص فاعمل باعتبار السبب الثاني لا باعتبار السبب الاول فارتمى عندنا سببان قاتل وردة كل منهما موجب لقتله. قتل
للغير نفس معصومة. وردة. كل منهما موجب للقتل. لكنه قتل بالاعتبار - 01:38:08

الثاني وهو كونه مرتدا. لماذا؟ لعدم وجود مانع. ولم يقتل باعتبار باعتبار الاول لقيام المانع اذا هنا نقول للاحتراز عن مقارنة المانع
لوجود السبب او سبب اخر. فانه يلزم الوجود يلزم - 01:38:30

الوجود. هنا لزم الوجود وهو القتل. وهو القصاص. نقول هذا ليس لكونه قاتلا. وانما باعتبار اخر. وهو مرتدا. لان المانع انما منع احد
السببين فقط وهو القصاص. وحصل القتل بسبب - 01:38:49

اخر وهو الردة وهو الردة. اذا والمانع عكسه اي عكس الشرط. لان الشرط ينتفي الحكم  لانتفائه. الشرط ينتفي الحكم لانتفائه. والمانع
ينتفي الحكم لوجوده. اذا كل منهما ينتفي الحكم عنده - 01:39:09

الا ان الشرط لانتفاء اه الشرط ينتفي الحكم لانتفائه. والمانع ينتفي الحكم لوجوده. وهو ما يتوقف السبب او الحكم على عدمه يعني
قسم لك المانع الى قسمين مانع السبب ومانع الحكم - 01:39:30

قد يوجد السبب ولا يؤثر لقيام مانع. فحينئذ يسمى مانع السبب قد يوجد شرط الحكم ولكنه لا يؤثر. لماذا؟ لوجود المانع. اذا المانع
قسمان. مانع للسبب انع لي الحكم. لذا قال ما يتوقف السبب - 01:39:53

او الحكم على عدمه على عدمه. توقف السبب على عدم المانع. وتوقف الحكم على عدم المانع. فمانع السبب اراد ان يمثل لك. مانع
السبب كالدين مع ملك النصاب واضح هذا؟ ملك النصاب سبب - 01:40:15

مسببه  وجوب الزكاة هل اثر هذا السبب؟ لا. لقيام مانع وهو الدين. صار مانعا للسبب. ومانع الحكم وهو الوصف المناسب لنقيض
الحكم المعصية بالسفر المنافي للترخيص. السفر سبب يترتب عليه - 01:40:40

الترخص قصر الصلاة والافطار هذا السبب نقول يترتب عليه الترخيص. عند بعضهم من الفقهاء ان السبب الذي هو السفر هنا لابد ان
يقيد بالطاعة فحينئذ يصح الترخص والترخيص. فاذا كان سفر معصية - 01:41:06

فاذا كان سفره معصيته. قالوا امتنع الترخيص امتنع الترخيص. كالمعصية بالسفر المنافي للترخيص. لان الترخيص ما الحكمة منه
دفع المشقة المشقة. وهل يناسب ذلك المطيع او العاصي؟ المطيع. اذا العاصي لا يناسبه ان يخفف عنه - 01:41:31

لماذا؟ لان التخفيف عنه فيه ها فيه اعانة عليه. يمسح يجمع بين الصلوات ويقصر والى اخره ويفطر في رمضان الى اخره. نقول كون
السفر سفر معصية يمنع من الترخص. هنا الحكم الذي هو الترخيص وجد مانع له وهو المعصية. لذلك قال في حديث - 01:42:01

وهو الوصف. مراد بالوصف هنا السفر المناسب لنقيض الوصف المراد به المعصية الوصف المراد به المعصية. المناسب لنقيض الحكم.

https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457930
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457931
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457932
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457933
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457934
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457935
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457936
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457937
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457938
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457939
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457940
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457941
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457942
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457943
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457944
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457945
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457946


ما هو نقيض الحكم؟ عدم الترخيص. ما هو الحكم الترخيص. لماذا؟ لان الترخيص يناسبه الطاعة للمعصية. فحينئذ لما وجدت
المعصية من - 01:42:28

الحكم منعت الحكم فصارت المعصية مانعا. مانعة من اي شيء من الحكم. ما هو الحكم الترخيص؟ لماذا لكون المعصية وصفا مناسبا
للحكم وهو عدم الترخيص. لذلك قال او حكم فمانع السبب ثم قال ومانع الحكم وهو الوصف المناسب اي الظاهر المنضبط الذي يلزم

من وجوده - 01:42:59
عدم الحكم يلزم من وجود المعصية عدم الحكم وهو الترخيص. كالمعصية بالسفر المنافي للترخيص. ثم قيل من جملة السبب ثم قيل

يعني قال بعضهم ان الشرط والمانع من جملة السبب يعني داخلان في السبب - 01:43:30
وليس من توابع السبب وليس من توابع السبب. لتوقفه اي السبب على وجود الشرط وعدم المانع. لانه اذا اختل شرط او وجد مانع لم

يوجد السبب اذا اختل شرط او ولد مانع لم يوجد السبب. لماذا؟ لان ثمة لازما بينهما - 01:43:49
قال وليس بشيء يعني وليس هذا القيل بشيء لماذا؟ لان الشرط والمانع من التوابع وليس من جملة السبب لان السبب قد يوجد ولو لم

يوجد الشر صعب. تمام؟ النصاب يوجد ولا يوجد الشرط وهو الحول. اليس كذلك؟ او اه ولم يوجد الشرط او وجد - 01:44:13
مانع كالنصاب مع عدم الحول او وجود الدين. او وجود الدين. ولانه يجوز فعل الواجب اذا انعقد سبب وجوب قبل وجود شرطه

كاخراج الزكاة قبل الحول. الخلاصة ان عد المانع والشرط من جملة السبب - 01:44:37
ليس بصحيح بل هما تابعان لهما. ولو قيل انهما مستقلان كما هو عليه اكثر اصوله لكان اجود. حينئذ نقول خلاصة ما ذكره المصنف هنا

انه قسم الاحكام الوضعية الى اربعة اقسام. احدها ما يظهر به الحكم ما يكون سبب - 01:44:57
وكاشفا ومعرفا للحكم الشرعي. وقسمه الى نوعين هذا خلاصة ما ذكرا. علة وسبب. ثم فجعل للعلة والسبب تابعيني وهما الشرط

والمانع. وقسم لك الشرط الى شرط حكم وشرط علة وقسم لك المانع الى مانع سبب ومانع الحكم - 01:45:17
وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى اله وصحبه اجمعين - 01:45:46

https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457947
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457948
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457949
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457950
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457951
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457952
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457953
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457954
https://baheth.ieasybooks.com/media/451862?cue=23457955

