
mroftalp htehaB ni knil muideM
)مكتمل(شروح منظومة مشتركات القرآن للأبياري

٣/٣ شرح منظومة مشتركات القرآن للأبياري )صوتي( |  يوم
٦/٩/٤٤٤١ | الشيخ أ.د يوسف الشبل | الشرح الثالث

يوسف الشبل

بسم الله والحمد لله واصلي واسلم على اشرف الانبياء والمرسلين. نبينا محمد وعلى اله وصحبه ومن اهتدى بهداه الى يوم الدين اما
بعد ايها الاخوة الكرام والاخوات الفاضلات حياكم الله. السلام عليكم ورحمة الله وبركاته - 00:00:00

اسأل الله سبحانه وتعالى ان يرزقنا واياكم العلم النافع والعمل الصالح هذا اليوم هو اليوم السادس من شهر رمضان المبارك من عام
اربعة واربعين واربع مئة والف من الهجرة وهذا المجلس هو المجلس الثالث من مجالس قراءة منظومة المشتركات - 00:00:21

للابيار في اشتراكات القرآن قرأنا في المجلس الاول والمجلس الثاني. وهذا هو المجلس الثالث. وقفنا عند لفظة اصحاب النار وهي
اللفظة الحادية والثلاثون من الفاظ وكلمات المنظومة اصحاب النار اذا اطلقوا في القرآن - 00:00:41

هم اهل النار الملازمون لها الذين لا يفارقونها وهم الذين كتبت عليهم الشقاوة واعد الله لهم نار جهنم ووعدهم بالنار المؤلف يقول
وكل اصحاب نار فيه فهو باهلها يفسر الا واحدا قصرا - 00:01:16

يقول كل ما ورد من كلمة اصحاب النار في القرآن فهم اهلها. المعذبون بها من بني ادم الا موظع واحد الا موضع واحد قصر على
الملائك في مدة في مدثر فهم خزانها. يقول يعني - 00:01:45

كل ما ورد من كلمة اصحاب النار مثل ماذا مثل ونادى  ونادى اصحاب النار اصحاب الجنة زين ونادى اصحاب النار اصحاب الجنة
وكذلك قوله تعالى واولئك اصحاب النار هم فيها خالدون - 00:02:09

هذه الكلمات اصحاب النار اصحاب النار هذه كل ما ورد من كلمة اصحاب النار فالمراد بها اهل النار الا موضع اشار اليه الناظم فقال هو
في سورة المدثر ما هو الذي في المدثر؟ يقول الذي في المدثر ليسوا ليس المراد به اصحاب النار الذين يعذبون بها. وانما - 00:02:38

المراد بها خزانها. خزانها يعني الملائكة وهذا جاء في سورة المداس في قوله تعالى وما جعلنا اصحاب النار الا ملائكة. اي خزنة النار.
فهذا الموضع مستثمر  وكل ما ورد في القرآن ما يقرب من عشرين موضع المراد باصحاب النار هم اهلها. المعذبون بها. الذين -

00:03:06
يخرجون منها ولا يفارقونها اولئك اصحاب النار هم فيها خالدون  قال بعدها ومتى ما للطعام جرى؟ ذكر فقدر بنصف الصاع الكلمة

التي امامنا هي كلمة الطعام ما هو الطعام الطعام هو ما يطعم. ويؤكل - 00:03:35
عند بعض اهل اللغة الطعام هو البر. البر كما في حديث حديث ابي سعيد الخدري قال كنا نخرج صدقة الفطر على رسول الله صلى

الله عليه وسلم صلى الله عليه وسلم صاعا من طعام. يقصد البر - 00:04:11
الطعام كله ما يطعم وكل ما يؤكل الله سمى سبحان الله عز وجل سمى صيد البحر طعاما قال وطعامه متاعا لكم وللسيارة والطعام

مثل ما ذكرنا هو ما مطلق الاكل - 00:04:30
ويطعمون الطعام ولا يحض على طعام المسكين فهذا هو الطعام الناظم يقول ومتى ما للطعام جرى ذكر فقدر بنصف الصاع يعني
كيف يعني مثلا مثلا ويطعمون الطعام يعني صاع ولا يحض على طعام المسكين ان يصف صاع؟ لا هو ما يقصد هذا - 00:04:51
ويقصد الطعام الذي يأتي في الكفارات اذا جاء لفظ الطعام الوارد في الكفارات فانه يقدر بنصف الصاع مثل ماذا؟ فكفارته اطعام

عشرة مساكين في كفارة اليمين وفي كفارة الظهار قال فمن لم يجد فمن لم يستطع فاطعام ستين مسكينا - 00:05:16

https://baheth.ieasybooks.com/media/439355
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669198
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669199
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669200
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669201
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669202
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669203
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669204
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669205
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669206
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669207
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669208
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669209
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669210


وفي شفارة الصيد كفارة قتل الصيد قال قال سبحانه وتعالى قال هديا بالغ الكعبة او كفارة طعام مساكين. طعام مساكين وفي صيام
رمظان بصيام رمظان قال فمن كان منكم مريظا او به اذى من رأسه ففدية من صيام او صدقة او - 00:05:46

الصدقة يعني الاطعام. وفي اية الطعام وفي اية الصيام قال وعلى الذين يطيقون فدية طعام مسكين. طعام مسكين فالناظم يقصد
كلمة الطعام الواردة في الكفارات تفسر بنصف الصاع. طيب هذي ما في اشكال - 00:06:09

واضح. سواء فسرناه بنصف الصاع. زين لكل يعني مسكين نصف الصاع يعني كل مسكين نصف ساعة او قلنا ربع الصاع مد مد من
البرد على خلاف او صاع على خلاف عند - 00:06:33

الفقهاء. هذا ما في اشكال. لكن انا انا اريد ان اصل الى ماذا؟ الى الان المؤلف هو يتكلم عن المشتركات. وين المشتركات وين
المشتركات؟ ومات امال الطعام جرى؟ ذكر فقدم نصف الصاع. طيب اوكيه؟ وين المشتركات - 00:06:55

لازم نفهم يعني غرض المؤلف وقصده هو يريد ماذا؟ يقول لك الطعام في القرآن يرد مطلقا ويرد مقيدا. زين؟ فان جاء مطلقا والمراد
به مطلق الطعام مثل قوله تعالى ولا ولا يحض على طعام المسكين يطعمون الطعام وغيره. هذا ما يحدد بحج مطلق اي طعام قل او

كثر - 00:07:16
لكن اذا جاء في سياق الكفارات فان المراد بالطعام نصف الصاع. فكأنه يقول الطعام لفظ مشترك من مشتركات القرآن فان جاء مطلقا

حمل على اطلاقه. وان جاء مقيدا بالكفارات فالمراد به طعام خاص. هذا هو المقصود - 00:07:44
طيب ننتقل الى ما بعده. قال ثم بكذب فسروا الافك مهما كان مستطرا هذا فيه اشكال للناس. وايها الحاضرون الاخوة والمستمعون

هذا اشكال حقيقة يحتاج منا الى تأمل كثير. الناظم يقول ثم بكذب - 00:08:07
فسروا يقول الكذب او الكذب فسروا الافك مهما كان مستطرا. طيب وين وين المشتركات؟ هو الان كانه يقول كل ما ورد يعني يقول

مهما كان كل ما ورد ومهما ورد في القرآن كلمة الافك فالمراد به الكذب. اذا هي قاعدة قاعدة - 00:08:41
كلية قاعدة لفضية كلية فالافك يقول الافك معناه معناه الكذب. اصل الافك اصله ماذا؟ هو قلب الشيء والله سبحانه وتعالى سمى قوم

لوط المؤتفكات والمؤتفكة اهوى والمؤتفكات بالخاطئة لماذا؟ لانهم قلبوا فطرة الله. وقلبت عليهم ديارهم - 00:09:01
الافك هو اصله صرف الشيب وقلبه. زين ثم اطلق على على الكذب على الكذب لانه قلب للحقائق. قلب للحقائق زين مثل قوله تعالى

ان الذين جاءوا بالافك يعني اشد الكذب. اشد الكذب. وقالوا هذا افك مبين. وقال ذلك امرؤ هذا الا افك افتراه. كل هذا معناه الكذب -
00:09:30

وقالوا مالي هذا وقالوا ما هذا الا افك مفترى. الا انهم من افكهم ليقولون. كل هذه الايات معناها الكذب. طيب وين المشتراكات؟ ما
في. نقول المؤلف خرج عن ذكر اشتراكات الى الكليات - 00:10:03

فهذه الكلية واضحة حتى المؤلف ينص على انها كلية يقول مهما كان مستطرا فالكذب فالافك الكذب. لكن نحن ان نلتمس زين
للمؤلف. نلتمس المؤلف يعني يعني نريد ان نلتمس له حتى - 00:10:27

ينتظم كلامه في المشتركات. فنقول كل ما جاء كل ما جاء لفظ الافك في القرآن مصدرا مصدرا فهو الكذب مثل ان الذين جاءوا
بالافك هذا مصدر وذلك افكهم اه فسيقولون هذا افك قديم. افك مبين. كل ما جاء مصدرا فهو الكذب. طيب. واذا جاء بصيغة الفعل -

00:10:47
قلنا اذا جاء بصيغة الفعل له معنى اخر. طيب مثل قوله تعالى ماذا؟ مثل قوله تعالى ثم انظر انا يؤفكون. يؤفق عنهما الافك. هذا يعني

هذا ليس معنى الكذب يؤفك يعني يصرف يصرف. انظر كيف نبين لهم الايات ثم انظر انا يؤفكون - 00:11:18
اي يصرفون عن الحق لعلنا نقول للناظم رحمه الله ان كلمة الافك في القرآن الكريم من المشتركات من هذا من هذا الجانب. ان جاءت

مصدرا فهي بمعنى الكذب. واو اشد الكذب - 00:11:44
وان جاءت صيغة الفعل ان جاءت بصيغة الفعل فهي الصرف. صرف الشيب. صرف الشيب. وعلى هذا ينتظم الكلام. ينتظم وسنلاحظ

ان ان الناظم بدأ الان ينتقل الى مسار اخر. غير المسار الاول. ما هو المسار - 00:12:01

https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669211
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669212
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669213
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669214
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669215
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669216
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669217
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669218
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669219
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669220
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669221
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669222
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669223
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669224
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669225
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669226


بدأ يخرج عن كون كونه يتكلم عن المشتركات الى الكليات. الان ننتقل قال بعدها وكل تسبيحة جاء للصلاة  الان كلمة كل. طيب وين
وين المشتركات؟ الان هو يتكلم عن التسبيح. يقول كل تسبيح في القرآن معناه الصلاة - 00:12:25

يعني الان خرج خرج المؤلف خرج عن كونه يذكر استثناءات. في الاول كان يذكر استثناءات. يعني مثلا يقول كل زور فبهتان يصاحبه
سوى ما بالفرقان. استثنى. تلاحظ كثير اللي مر معناه يستثني. مثلا يعني يقول - 00:12:46

مثلا وكل آآ ردز عذاب غير ما هجر اعني المسطرة في مدثر. يعني كان يستثني الان ما استثنى. الان ايش يقول؟ يقول هنا هو الان
يقول  يعني كل تسبيح معناه صلاة. كل تسبيحة ترد في القرآن فان المعنى الصلاة. طيب - 00:13:07

نشوف مثل ماذا؟ قال مثل قوله تعالى في بيوت اذن الله ان ترفع ويذكر فيها اسمه يسبح فيها يسبح له وفيها بالغدو والاصال رجال.
قال هذا معناه الصلاة وقوله تعالى فاصبر على ما يقولون. وسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل غروبها. قالوا هذا الصلاة -

00:13:38
لان قبل طلوع الشمس الفجر قبل غروبها العصر. ومن اناء الليل المغرب والعشاء اطراف النهار الظهر فسبحان الله حين تمسون وحين

تصبحون وله الحمد في في السماوات والارض وعشيا وحين يظهرون. قال الصلاة. الصلاة. نقول نعم هذا تفسير السلف ان -
00:14:04

التسبيحة الوارد في هذه الايات معناها الصلاة لكن اذا نظرنا الى التسبيح مطلقا ما يحمل على الصلاة. طيب اذا ماذا نقول للناظم؟
نقول التسبيح في القرآن الكريم اذا ورد اذا ورد مقيدا باوقات فهو الصلاة. اذا ورد مقيدا باوقات فهو الصلاة مثل الغدو والاصان -

00:14:23
اطراف النهار حين تمسون وحين تصبحون هذي مثلا قبل طلوع الشمس قبل الغروب تقول هذا محمول التسبيح على الصلاة. زين؟

واذا لم يقيد اذا لم يقيد بوقف  فنحمله على التسبيح المطلق. التسبيح المطلق - 00:14:50
يعني بمعنى التنزيه بمعنى تنزيه الله سبحانه وتعالى مثل قول الله سبحانه وتعالى ام لهم اله غير الله؟ سبحان الله عما يشركون.

سبحان الله تنزيه. تنزيه. طيب. او احيانا يكون التسبيح - 00:15:15
الذي هو قولك سبحان الله يعني مثل قوله تعالى فخرج على قومه من المحراب واوحى اليهم ان سبحوا بكرة وعشيا يعني تسبيح.

تسبيح يعني ذكر ذكر ليس ليس بمعنى الصلاة وليس بمعنى التنزيه وانما هو الذكر المطلق. سبحان الله والحمد لله ولا اله الا الله والله
اكبر. امره بان يقول سبحانه - 00:15:34

سبحان الله  حتى نلتمس للناظم اذا ماذا نقول؟ نقول التسبيح في القرآن الكريم اذا قيد بالاوقات فهو الصلاة واذا لم يقيد فهو يأتي
اما بمعنى التنزيه او بمعنى التسبيح المعروف الذي هو ذكر من الاذكار. وبهذا نفهم ان كلمة التسبيح في القرآن - 00:15:57

معناه انه من الالفاظ المشتركة. الفاظ المشتركة. طيب مثل قوله تعالى يسبحون الليل والنهار لا يفترون. اي يذكرون يقولون سبحان
الله الملائكة يسبحون الليل والنهار وقول ذي النون لا اله الا انت سبحانك تنزيه تنزيه فيكون التسبيح اذا تتبعناه في القرآن الكريم فان

00:16:30 -
يطلق على الصلوات او على التنزيه او على على التسبيح الذي هو الذكر طيب ننتقل للكلمة التي بعدها. قال كذا الدين فيه حساب كلما

ذكر ومثل ما ذكرت لكم الناظم خرج عنه ذكر المشتركات الى الكليات. لماذا يقول كلما - 00:16:56
يقول كذا الدين. الدين يقول معناه الحساب كل ما ذكر. كل ما ذكر كل ما ذكر الدين فمعناه الحساب ما لك يوم الدين يوم الحساب انا
لمدينون محاسبون زين الدين الحساب صح وكلامه. لكن اين الاشتراك؟ اين المشتركات؟ اذا لابد ان نبحث. حتى نعتذر - 00:17:25

وحتى نفهم مراده وقصده. فنقول الدين الحساب. مدينون محاسبون ما لك يوم الدين وما ادراك ما ما يوم الدين؟ هذا كله الجزاء
والحساب طيب لكن اذا نظرنا الى ايات القرآن الكريم زين مثل قوله تعالى الا لله الدين الخالص - 00:17:55

مثل قوله الدين القيمة شرع لكم من الدين. هذا ليس معناه الجزاء. ليس معناه الجزاء. معناه الدين اي الطاعة اي الطاعة والعبادة.
فيختلف المعنى. اذا اذا يعني خلاصة الكلام ان كلمة الدين زين؟ في القرآن الكريم تأتي بمعنى الحساب كما كما نص عليه الناظم -

https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669227
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669228
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669229
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669230
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669231
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669232
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669233
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669234
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669235
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669236
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669237
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669238
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669239
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669240


00:18:21
وتأتي بمعنى الطاعة والعبادة تأتي بمعنى الطاعة والعبادة ذلك الدين القيم زين لله الدين الخالص دينا قيما وغيره  قال الناظم بعدها

وبحجة فسروا سلطانه يعني يذكرها على انها ماذا؟ على انها كلية. كل ما ورد من كلمة سلطان معناها ماذا؟ معناها حجة. طيب ايا
مشترك - 00:18:55

الان مثل ما ذكرت لكم كليات لكني انا اقول لعلنا نلتمس له مثل ما التمسنا في المواضع الماضية فنقول كل ما ورد من كلمة سلطان
زين فمعناه ماذا؟ معناه الحجة وهذا تفسير ابن عباس كل قال - 00:19:36

ابن عباس في عند الطبري رواه الطبري في تفسيره. عن ابن عباس انه قال كل سلطان في القرآن فهو حجة. اذا هو كلية كلية ولقد
ارسلنا موسى باياتنا وسلطان مبين حجة - 00:20:00

زين ايضا في سورة ابراهيم تريدون ان تصدون عما كان يعبد اباؤنا فاتونا بسلطان مبين فهذا السلطان معناه معناه الحجة. زين طيب
اين المشتركات نقول زين لعلنا ننظر فان كان - 00:20:15

السلطان جاء مصدرا فهو الحجة الحجة. وان جاء فعلا ان جاء فعلا فله معنى اخر يعني اذا جاء مصدرا فهو حجة واذا جاء بصيغة
الفعل اذا جاء بصيغة الفعل فهو القهر والغلبة. مثل ماذا؟ مثل قوله تعالى ولو شاء - 00:20:45

سلطكم ولو شاء الله لسلطهم عليكم وقوله تعالى ولو شاء الله لسلطهم عليكم آآ يعني يعني يعني قهروكم او جعلهم الله يقهرونكم
ويغلبونكم ومثل قوله تعالى ولكن الله يسلط رسله - 00:21:10

فهذه معناها تسليط هنا معناه الانتقام القهر الغلبة. فيكون كلمة سلطان ان جاءت مصدرا فهي الحجة مثل قول الشيطان وما كان لي
وما كان لي عليكم من سلطان. الا ان دعوتكم. فهذا نقول السلطان معناه الحجة - 00:21:38

وان جاء بصيغة الفعل فمعناه الانتقام القهر الغلبة. وبهذا ينتظم او تنتظم هذه الكلمة في المشتركات طيب المؤلف بعد ذلك انتقل الى
كلمة اخرى وهي الكأس الكأس يقول وبخمر فسروا كاسه - 00:22:05

هذي كلية يقول كل ما ورد من كلمة كاس فهي الخمر يقول اول لابد ان نفهم ان هناك ان هناك فرقا بين الكأس والاناء لا تسمي العرب
الكأس كأسا الا اذا كان فيه الخمر - 00:22:31

لو كان فيه ماء او عصير او اي شراب لا تسميه العرب كأسا تسميه تسميه اناء تسميه آآ قدح آآ تسميه آآ كوبا لكن العرب تسمي الكأس
اذا كان الاناء فيه خمرا - 00:22:57

اذا كان الاناء فيه خمر سميه كأس. سميه كأس هذا لغة العرب ولغة القرآن ايضا. يعني كلمة مثلا عليهم بكأس من معين هذا خمر. لانه
قال بيظاء لذة للشاربين  كذلك قوله تعالى - 00:23:17

يطاف عليهم بكأس من معين. يتنازعون فيها كأسا ويسقون فيها كأسا. هذي كلها معناها ان ان للمتقين هنا مفاز الحدائق وكأسا دهاقا
هذي كلها معناها معناها الكأس الخمر الكأس الخمر - 00:23:41

طيب الناظم ما استثنى ما قال الا كذا والحقيقة انا بحثت فعلا وجدتها ما في استثناء. ما في استثناء ابدا. فالناظم ذكر هذه اللفظة
ولم يستثن منها شيئا والحقيقة هي هي قاعدة كلية. ولفظ كلي من الفاظ القرآن كل ما ورد بلفظ - 00:24:05

معناه الخمر. معناه الخمر  قال الناظم بعدها وكل ورى هو الامام سوى ايوة رجع الان. رجع الى مشتركات وكل وراء هو الامام سوى
حرفين في فمن ابتغى احل لكم اذ بالسواء فسر - 00:24:29

ما معنى هذا الكلام يقول كل ما ورد بعض من يشارك يقول الزنجبيل كيف تقول انت الخمر وفيه زنجبيل آآ يعني الاية ما هي كان
مزاجها زنجبيلا يعني ممزوجة بالزنجبيل. الخمر ممزوجة بالزنجبيل ليست زنجبيل. وانما هي ممزوجة - 00:24:59

مثل انها ممزوجة بالكافور واضح؟ طيب اذا عندنا كلمة وراء يقول كل وراء هو الامام. وكان وراءهم ملك اي امامهم. والله من ورائهم
محيط اي امامهم من ورائه جهنم اي امامه. كل كلمة وراء في القرآن معناها الامان الا موضعين يقول الا سوى حرفين - 00:25:58
الا موضعين. ما هما؟ قال فمن ابتغى فمن ابتغى وراء ذلك اي سوى وكذلك قول واحل لكم ما وراء ذلكم اي ما سوى ذلكم في قوله

https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669241
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669242
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669243
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669244
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669245
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669246
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669247
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669248
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669249
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669250
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669251
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669252
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669253
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669254
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669255
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669256
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669257


تعالى واحل لكم ما وراء ذلكم ان تبتغوا باموالكم اي ما سوى ذلك ما سوى المحرمات - 00:26:24
من ابتغى وراء ذلك فاولئك هم العادون اي من ابتغاء سوى ذلك. فكان المؤلف الناظم الان يقول لك كل ما ورد من كلمة معناها الامان

الا موظعين معناها سوى فقط نقول لا في - 00:26:51
اول شي عندنا وراء اذا جمعناها في القرآن وجدناها لها عدة معاني المعنى الاول وهو الاكثر استعمالا وراه بمعنى امان. من ورائه ومن

ورائه عذاب غليظ. زين؟ من ورائه جهنم وكان وراءهم ملك - 00:27:10
هذي كلها معناها امان. زين؟ وتأتي بمعنى سوى مثل ما ذكرنا. واحل لكم ما وراء. زين؟ فما الابتغاء ووراءه. طيب في معنى ثالث لم

يذكره الناظم وهو ان الورى بمعنى الخلف - 00:27:34
الوراء بمعنى الخلف واما من اوتي كتابه وراء ظهره يعني خلفه هذي وراء ليس معناها سوى وليس معناها امام. اذا ما معناها معناها

الخلف لا يقاتلونكم جميعا لا يقاتلكم الا في قرى محصنة او من وراء جدر. اي من خلف من خلف حيطان - 00:27:51
قال بعدها وكل ما فيه من حفظ الفروج فمن فمن لا وكل ما فيه من حفظ الفروج فمنه زنا سوى يحفظ فروجهم سطر في النور يقول

كل ما ورد من كلمة حفظ الفروج وحفظها من الفاحشة والزنا - 00:28:26
زين الا موضع واحد يقول هذا الموضع في سورة النور ها سورة النور قال معناها قل قل للمؤمنين يغضوا من ابصارهم ويحفظوا

فروجهم قال معناها يحفظوا فروجهم من النظر من النظر - 00:29:07
ليس من الزنا. طيب يعني الله سبحانه وتعالى قال والذين هم لفروجهم حافظون. زين والذين فروجهم حافظون. اي من من اي شيء؟
قال من الفاحشة والزنا زين وقال سبحانه وتعالى في ايات كثيرة يذكر الله سبحانه وتعالى حفظ الفروج. فيقول كل ما ورد من حفظ

الفروج - 00:29:24
معناه حفظها من الفاحشة والزنا الا موظع واحد في سورة النور. قل قل للمؤمنين يغضوا من ابصارهم ويحفظوا فروجهم قال

احفظوها الستر عن اعين الناس هذا جاء عن ابي العالية - 00:29:52
من التابعين انه قال كل فرج ذكر حفظه في القرآن فهو من الزنا الا قل للمؤمنين. يغض يحفظ فروجهم فانه الستر يعني كأنه يقول

حفظها من النظر نقول الحقيقة هذا لا نسلم للناظر. لماذا؟ لان يعني سورة النور هي اصلا في - 00:30:13
حفظ الفروج وحفظ حفظ حفظ الانسان من الفواحش وجاءت في ببيان ضوابط يعني حفظ المجتمع من الفواحش وقوله تعالى قل
يغضوا من ابصارهم ويحفظوا فروجهم يحفظونها من اي شيء من الزنا. ومن الفاحشة ومن النظر ومن اللمس. وغيرها - 00:30:41
فيحفظونها من كل شيء. فالاية ليست من استثناء وكذلك كل ما ورد من كلمة حفظ الفروج والذين هم لفروجهم حافظون يحفظون

من اي شيء من الحرام حرام يحفظونها من الفاحشة من المس من النظر من العبث الى غير ذلك - 00:31:05
فهي عامة عامة وكلية وليست وليست يعني من المشتركات الا على قول ابي العالية والمؤلف اخذ به طيب قال بعدها كلمة الشهيد

يقول ثم الشهيد جاء سوى القتلى. فمعناه من للامر قد حضر. الا بودعوا الذي - 00:31:27
بعده شهداءكم فبالشركاء فسر كما اثر. الان الناظم يقول ان كلمة الشهيد في القرآن بثلاثة معاني. المعنى الاول شهيد المعركة المعنى

الاول شهيد المعركة يعني شهيد المعركة مثل قوله تعالى واولئك مع الذين انعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء -
00:31:58

هذي شهيد المعركة والشهيد بمعنى الحاضر ها فمن شهد منكم الشهر اي حضر فالشهيد معنى الحاضر كما ذكر انه والشهيد ها؟ قال
بمعنى الشركاء وهذا ورد في موضع واحد نص عليه الناظم قال في بدء قال فادعوا شركائكم وهو في سورة البقرة - 00:32:32
قال وادعوا شهداءكم من دون الله ان كنتم صادقين. اي شركاءكم. اذا كلمة الشهيد اما شهيد معركة واما الشهيد بمعنى حاضر او

الشهيد بمعنى الشريف في معنى هذه الاية. طيب - 00:32:56
ننتقل التي بعدها. يقول كلمة بعدي يقول وليس بعد بمعنى قبل في سوى سوى الزبور من بعد والارض بعد والارض بعد يرى يقول

الناظم ان بعد اذا جاءت في القرآن الكريم فهي تقابل قبل يقول هي تقابل قبل تقول من بعد - 00:33:14

https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669258
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669259
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669260
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669261
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669262
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669263
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669264
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669265
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669266
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669267
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669268
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669269
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669270
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669271
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669272
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669273
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669274


من قبل مثل قوله تعالى يعني يعني من من بعد من بعد ومن قبل من بعد ومن قبل. فبعد تقابل قبل مقابل قبل زين مثل قوله تعالى
مثلا اعتل بعد ذلك بعد. ويقابلها قبل من بعد ومن بعد ومن بعد ومن قبل ومن بعد. من قبل ومن بعد في - 00:33:47

هذي معناها طيب يقول الان عندي يقول ماذا؟ يقول بعد تقابل قبل زين؟ لله الامر من قبل ومن بعد. هذا الاصل فيها يقول سوى
الزبور من بعدي مع الأرض من بعد قل سوى كلمة الزبور يعني وين؟ التي وردت في سورة الأنبياء. ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر.

يقول بعد الذكر هذه معناها قبل - 00:34:30
من بعد الذكر اي من قبل الذكر زين هذا على تفسير على تفسير من قال ان بعد هنا معناها قبل ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر اي

قبل الذكر. الذكر على انه القرآن. يقول الله عز وجل قد كتبنا في الكتب السابقة - 00:35:09
من قبل ان يذكر في القرآن الكريم. فتكون بعد هنا بمعنى قبل. زين هذا على التفسير او اذا حملناه على التفسير الاخر ولقد كتبنا في

الزبور اي في الكتب السابقة من بعد الذكر اي من ذكر اللوح المحفوظ - 00:35:31
فتكون بعد على على بابها ليست بمعنى قبل. هذا الموضع الذي ذكره المؤلف على هذا الرعي. ذكر الموضع الثاني قال الارض بعد ذلك

الواردة في سورة النازعات والارض بعد ذلك دحاها. يعني قبل ذلك - 00:35:50
على هذا الرأي كأنهم يقولون الارض خلقها الله ودحاها ثم استوى الى السماء او ثم خلق السماء لكن نحن نقول ماذا؟ نقول لا. بعد في

الاية بعد بعد ذلك دحاها بعده هي معنى بعد على بابها. ما معناها؟ فنقول الله سبحانه وتعالى خلق - 00:36:08
ثم خلق السماء ثم عاد الى الارض ودحاها. اي اودع فيها اقواتها. وخلق فيها ما خلق الذي يظهر لي والله اعلم ان هذه استثناءات على

الصحيح والتحقيق ان بعد هي بعد التي تقابل قبل. واستثناء المؤلف فيه نظر ولكنه يعني - 00:36:28
نقل ذلك عن السيوط والسيوطي نقله عن غيره من من المفسرين  قال بعدها الكسف وهذي اللفظة الثانية والاربعين. يقول وكل كسف

عذاب ثم ما كسف اتى فبالسحب فبالسحب فسره. يقول كل كشف باسكان السين معناه العذاب - 00:36:53
واذا تحركت السين فمعناه السحاب مثلا قوله تعالى وان يروا كسفا هذا عذاب. كسفا من السماء ساقطا. او تسخط علينا او تسخط

السماء كما علينا كسفا اي عذاب. كلها يعني - 00:37:26
هو الان يقول اذا كانت ساكنة وكل كسر عذاب زين وكل ما جاء متحركا فالسحاب. لكن الايات ما تساعده لان الله قال هنا او تسقط

علي او تسقط السماع كما زعمت علينا كسفا - 00:37:49
بالتحريك تحريك معناها العذاب فاسقط علينا كسفا من السماء الحقيقة انا لما تأملت وجدت ان كل كل كلمة الكشف يعني هي اصلا

كم مرة وردت وردت اربع مرات زين هذه المواضع التي وردت فيها اربع مرات - 00:38:10
يعني اصلا فيها قراءات سبعية. فيها قراءات بالاسكان والتحريك يعني مثلا كل اية منها فيها قراءات. الا اية الروم اية الروم ما هي؟

اية الروم هي وان يروا كسفا من السماء ساقطا. هذا المراد به السحاب - 00:38:37
السحاب يقولون يقول سحاب مركوب هذا معناه السحاب السحب فهذه الاية فقط. اما بقية الايات فمعناها العذاب معناها العذاب او

تسقط السماء كما زعمت علينا كسفا يعني عذاب فاسقط علينا كسفا من السماء هذا عذاب - 00:39:00
طيب حقيقة تحتاج يعني هذه تحتاج الى تأمل كثير. وليس كما ذكر الناظم. انا ذكرت لكم الان عندنا اية الروم. اية الروم حدث حقيقة

حقيقة انها عذاب وان يروا كسفا من السماء اي عذابا ساقطا. زين؟ وعندنا اية الاسراء او تسقط السماء كما زعمت علينا - 00:39:25
زين هذي عذاب وعندك ايضا في سبب ان نخسف بهم الارض او يسقط عليهم كسفا من السماء. هذه كلها عذاب. طيب هذي ثلاث

مواضع. عندنا الموضع الرابع في اية الروم هذه اية الروم هي الذي معناها السحب. اية الروم معناها السحب ما هي اية الروم -
00:39:56

الله الذي يرسل الرياح فتثير السحابة. فيبسطه في السماء كيف يشاء ويجعله كسفا. هذا ليس هذا سحاب اذا عندنا كلمة كسب او
كسف جاءت في القرآن في اربعة مواضع الثلاثة الاول منها عذاب. واية الروم سحاب فتكون من المشتركات - 00:40:21

يقول وما مطرا سمعته فعذاب غير ما ولي الاذى يقول كل ما كل ما جاء من كلمتي  كلمة مطر في القرآن فهي العذاب الا اية واحدة.

https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669275
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669276
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669277
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669278
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669279
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669280
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669281
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669282
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669283
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669284
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669285
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669286
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669287
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669288
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669289
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669290


يقول ما هي الاية الواحدة؟ قال ما ولي الاذى - 00:40:49
ما هو الذي ولي الاذى؟ في سورة في سورة في سورة النساء. ولا جناح عليكم ان كان بكم اذى من مطر هنا ليس العذاب. المطر الذي

ينزل من السماء وهو الغيث. اما بقية الايات وامطرنا عليهم مطرا فساء مطر المنذرين - 00:41:21
زين فهذه كلها معناها معناها العذاب. معناها العذاب فامطر علينا حجارة وامطر عليهم حجارة كل هذه معناها العذاب. لكن انا عندي

ايضا اية اخرى ليست العذاب وهي فلما رأوه عارضا مستقبل اودية قالوا هذا عارض ممطرنا. يظنون انه مطر. وهذا المطر وليس
عذاب - 00:41:41

ولذلك الله رد عليه وقال بل هو ما استعجلتم به ريح فيها عذاب اليم ليس مطرا لا تتوقعون انه مطر اذا خلاصة الكلام ان كلمة المطر
تأتي معنى العذاب وتأتي بمعنى الرحمة الذي هو المطر الرحمة - 00:42:12

يعني في موضعين وبعضهم يقول ان جاء رباعي امطر فهو عذاب. وان جاء ثلاثي مطر فهو رحمة. طيب يقول بعدها كل كذا كل ريح
فيه قد ذكر. اما الرياح فلا بل رحمة. يقول - 00:42:33

كل ما جاء من كلمة ريح فهي عذاب. وكل ما جاء من كلمة رياح ما هي رحمة طيب اذا اصبحت هذه كليات ليست اه ليست فيه
اشتراكات لكن يمكن نقول مشتركة وممكن تكون يعني حقيقة تأتي مشتركة - 00:42:59

اول شي الرياح لا تأتي الا رحمة لكن الريح الريح بالافراد تأتي بمعنى العذاب وتأتي بمعنى الرحمة. هذا هو الصحيح. طيب اين الايات
طيب نشوف وهو الذي يرسل الرياح هذه رحمة - 00:43:23

ريح فيها عذاب اليم هذا عذاب  ريح عاصف هذا عذاب  لكن لما اذا تأملنا وجدنا ان الريح تأتي بمعنى الرحمة مثل بريح طيبة بريح
طيبة هذي رحمة وفي قصة سليمان فسخرنا له الريح هذه رحمة. هذه رحمة - 00:43:49

اذا كلمة الريح الريح تأتي يعني بمعنى العذاب مثل وفي عادي اذ ارسلنا عليهم الريح العقيم هذي عذاب واحيانا تأتي بمعنى الرحمة
وبريح طيبة وهكذا. او يقال اذا ان قيدت - 00:44:17

ان قيدت فهي رحمة ان قيدت بشيء طيب فهي رحمة. وان قيدت بشيء يعني بامر ليس يعني في امر فيه عذاب او مهلكة مثل ريح
عاصف فهي بمعنى العذاب طيب يقول الناظم بعد ذلك وبلعن فسروا قتل الاتي لمن كفر - 00:44:38

هذي المؤلف كانه يشير الى ان هذه  يعني   الان عندنا كلمة القتل. يقول كل ما ورد على وزن قتل فهو معنى بمعنى لعن. مثل قتل
قتل الانسان ما اكفره. قتل اصحاب الاخدود. فقتل كيف قدر. هذه معناها ماذا - 00:45:08

معناها اللعن لكن اذا تأملت كلمة القتل يأتي بمعنى اللعن ويأتي بمعنى ازهاق الروح. ومن قتل مظلوما هذا ازهاق  وكذلك افا ان مات
او قتل هذا ازهاق الروح اذا كلمة قتل اما بمعنى اللعن والطرد او بمعنى خروج الروح وازهاقها. فتكون من المشتركين - 00:45:37

طيب الان انتهى الناظم مما نقله من السيوطي ماذا قال بعدها؟ قال هذا محصل ما ابداه حافظ عصره السيوطي في الاتقان مقتصرا.
يقول نقلته نقلته من السيوطي وهذا هو الذي ذكره السيوطي. طيب ثم اضاف الناظر كلمتين فقال وزدت مهما اتى الطاغوت -

00:46:06
بالشيطان واستثن ثان في النساء جرى. اذ المراد به كعب كعب كعب لاشرف كن ما كان بالبغي والطغيان مشتهرا يقول الناظم كل ما

جاء من كلمة الطاغوت في القرآن فمعناها الشيطان - 00:46:39
والذين كفروا اوليائهم الطاغوت الشيطان. فمن يكفر بالطاغوت الشيطان الا موظع واحد في سورة النساء ما هو؟ يقول موضع واحد

في سورة النساء وهو قول الله سبحانه وتعالى الم تر الى الذين يزعمون انهم امنوا بما انزل اليكم وما انزل من قبلك - 00:47:02
يريدون ان يتحاكموا الى الطاغوت قال هذا استثني ثاني يقول هذا الموضع الثاني في سورة النساء وهذا معناه كعب ابن اشرف

يتحاكمون الطاغوت الى كعب ابن اشرف اذ المراد به كعب او كعب لاشرف لاشرف ينمى ان ينتسب - 00:47:22
كان بالبغي والطغيان مشتهرا. هذا الذي استثناه المؤلف. واستثنى كلمة اخرى وهي كلمة الارض يقول وكل ارض سوى ما جاء في سبأ

فهو مقابل للسماء كما اشتهر يقول كل ما جاء من كلمة ارض في القرآن الارض اللي - 00:47:47

https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669291
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669292
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669293
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669294
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669295
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669296
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669297
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669298
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669299
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669300
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669301
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669302
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669303
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669304
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669305
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669306
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669307


قبل السماء والسماء والارض زين والسماوات والارض. الا موضع في سورة سبأ قال ما هو؟ قالوا ذاك مصدر قول الشخص قد قد
ارضت دويبية دويبية دويبية الارض اذ بالاكل قد فسر - 00:48:09

يقول كل ما جاء من كلمة الارض في القرآن معناها تقابل السماء الا اية سبع. ما هي اية سبأ؟ قال فلما قضينا عليه الموت ما دلهم على
موته الا دابة الارض - 00:48:30

تأكل منسأته. قال هذا المراد بها دويبية. وهي الأرض وهي الأرضة. الأرضة وهو النمل الأبيض. الذي يأكل الخشب هذي ولذلك المؤلف
قالوا ذاك مصدر قول الشخص قد ارض قد ارضت نويبية الارض ولذلك قرأت هذه الاية - 00:48:44

في قراءة ابن عباس وهي قراءة شاذة. فلما قضينا عليه الموت فلما قضينا فلما قضينا عليه الموت ما دلهم على الموت الا دابة الارض
دابة الارض يعني الارضة هذا على رأي المؤلف والا الصحيح ان الارض هنا دابة الارظ اي الارظ التي تقابل السماء وليست من

المستثناة. طيب - 00:49:04
هذا يعني قال الناظم عندما انتهى من ذكر هذه الالفاظ سبعة واربعين لفظة خمسة واربعين نقلها عن السيوطي واظاف اليها كلمتين

قال بعد فاحفظ فديتك هذا النغم ترقى الى فوج المعالي واظفر بالذي بالذي عسر. ثم الصلاة على الهادي وشيعته ما فاح مسك ختام
قد زكا - 00:49:28

اثر ختمها بوصية يقول احفظ احفظ ايها طالب العلم ايتها الطالبة طالبة العلم احفظي هذا النظم. نظم ستين بيت تقريبا. ويسير
وسهل وجميل. يقول هديتك هذا النوم افديك النظم هذا - 00:49:54

ترقى الى اوج المعاني ترتفع الى اعلى المعاني. واظفر بالذي عسر قل اظفر ولو عسر عليك ثم الصلاة على الهادي محمد صلى الله عليه
وسلم وشيعته اتباعه ما فاح مسك مسك ختام - 00:50:18

قد زكى اثرا هذه يعني هذه المنظومة وهذه ابياتها وهذه كلماتها ومثل ما تم التعليق عليه يعني ما بين الموافقة للمؤلف او المخالفة
في ما يعني نقد عليه. وكل يأخذ من قوله ويرد - 00:50:34

ان صاحب هذا القبر صلى الله عليه وسلم وكل له اجتهاداته. وكل له نظرة. وكل يجتهد. ومثل ما ذكرت لكم هذه الكلمات التي اوردها
المؤلف ليست فقط هذه الكلمات. بل في القرآن ما هو اكثر مما مما اورده. وانا ذكرت - 00:51:00

يعني ان هناك كلمات ذكرتها انا في الشرح ويمكن الرجوع اليها وعندي ايضا كلمات اخرى مثل كلمة نجم النجم في القرآن هو الكوكب
ويأتي النجم بمعنى الشجر. والنجم والشجر يسجدان. النجم نوع من النبات - 00:51:20

الظن معناه اليقين ومعناه الشك زين والتواب يطلق على الله زين وتب علينا انك انت التواب. ويطلق على على المخلوق. يحب
التوابين. ويحب المتطهرين. المولى هو الله. انت مولانا  ويطلق على المخلوق يوم لا يغني مولى. وهكذا في كلمات لو تتبعنا لوجدنا

يعني ويمكن ان تظاف الى ما - 00:51:44
ذكره الناظم رحمه الله تعالى. طيب نقف عند هذا القدر والحمد لله اولا واخرا على ما يسر من هذا من هذه اللقاءات اسأل الله ان

ينفعنا جميعا بما سمعنا وبما قرأنا وان يزيدنا علما وعملا وان يرزقنا الاخلاص - 00:52:17
في القول والعمل وان يبارك لنا ولكم في اوقاتنا وفي اعمالنا نلقاكم ان شاء الله في لقاءات اخرى مثل هذه اللقاءات المباركة العلمية

والله اعلم وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى اله وصحبه اجمعين - 00:52:37

https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669308
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669309
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669310
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669311
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669312
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669313
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669314
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669315
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669316
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669317
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669318
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669319
https://baheth.ieasybooks.com/media/439355?cue=22669320

